
www.journalec.com Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No 4, 23-29

23

ETHNOGRAPHY, ETHNOLOGY AND ANTHROPOLOGY

https://doi.org/10.31483/r-151848 
УДК 398.34

Жилище и резной орнамент в контексте 
мифологических представлений чувашей

Резюме. В настоящей статье рассмотрены мифологические представления, символы, образы и сюжеты, свя-
занные с жилищем и постройками, а также космогонические и обережные мотивы, которые отразились в резьбе 
ворот и архитектурных элементов дома чувашей. В основу статьи положены опубликованные труды по этногра-
фии, мифологии, народному зодчеству чувашей XIX — начала XXI вв., архивные источники, полевые материалы 
автора, собранные в разные годы в Чувашской Республике, Республике Татарстан, Ульяновской области. В статье 
на основе наблюдений автора и выявленных им архивных документов рассмотрены магические обряды и культо-
вые действия, сопровождающие строительство дома, его обживание. Элементы и зоны жилища — дверь, стены, 
углы, части (локусы) дома, дымовое отверстие — играли важную роль в организации его сакрального простран-
ства. Восточная сторона дома и двора считалась священным местом, где совершали семейные обряды. В резном 
орнаменте ярко отразились мифологические представления чувашей. Резчики использовали роговидные мотивы, 
орнитонимы, ярусность подзоров, представляющую некоторую аналогию с ярусами мира, многочисленные разно-
видности оберега, изображение факела с пылающим пламенем (культ огня) и другие сюжеты.

Ключевые слова: чуваши, мифология, жилище, оберег, орнамент, центр, строительные обряды, божества и духи.

Houses and Carving Ornaments  
in the Context of Chuvash Mythology

Abstract. This article examines the mythological ideas, symbols, images, and plots associated with housing and outbuildings, 
as well as the cosmogonic and protective motifs that are reflected in the carvings of the gates and architectural elements of the 
Chuvash house. The article is based on published works on the ethnography, mythology, and folk architecture of the Chuvash 
people in the 19th and early 21st centuries, as well as archival sources and the author's field materials collected in various years in 
the Chuvash Republic, the Republic of Tatarstan, the Ulyanovsk Region. The elements and zones of the dwelling, such as the door, 
walls, corners, and parts (locuses) of the house, as well as the smoke hole, played an important role in the organization of its sacred 
space. The eastern side of the house and yard was considered a sacred place where family rituals were performed. The carved 
ornamentation vividly reflects the mythological beliefs of the Chuvash people. The carvers used horn-shaped motifs, ornithonyms, 
and tiered borders (some analogy with the tiers of the world), numerous varieties of amulets, the image of a torch with a blazing 
flame (the cult of fire), and other subjects.

Keywords: mythology, Chuvash, dwelling, center, construction rituals, deities and spirits, ornamentation, and amulets.

Для цитирования: Матвеев Г. Б. Жилище и резной орнамент в контексте мифологических представлений чува-
шей // Этническая культура. 2025. Т. 7, № 4. С. 23-29. DOI 10.31483/r-151848. EDN XCIECQ

Georgii B. Matveev
Chuvash State Institute of Humanities of Ministry of Education & Youth of Chuvash Republic 

Cheboksary, Russian Federation.
 https://orcid.org/0009-0003-9169-7463, e-mail: matweev.georgij@yandex.ru

For citation: Matveev G. B. (2025). Houses and Carving Ornaments in the Context of Chuvash Mythology. Etnicheskaya 
kultura = Ethnic Culture, 7(4), 23-29. EDN: XCIECQ. https://doi.org/10.31483/r-151848

Научная статья

Research Article

Матвеев Г. Б.
Чувашский государственный институт гуманитарных наук 
г. Чебоксары, Российская Федерация.

 https://orcid.org/0009-0003-9169-7463, e-mail: matweev.georgij@yandex.ru

Введение
Предметы материальной культуры заключают в себе 

специфически выраженное мифологическое содержа-
ние, оказываются вещественным воплощением моти-
вов, образов, представлений традиционного мировоз-
зрения. Эти мифологические связи очень важны для 
понимания функции вещей, их социальной роли1.

Жилище — точка отсчета и одновременно — центр 
притяжения. Оно соотносилось с масштабами космоса, 
выступало аналогом центральной оси, соединяющей 
зоны мироздания, наделялось свойствами срединного 
объекта. Жилище являлось сакральным центром, за-
щитой от внешнего мира.

Феномен материальной культуры, в част-
ности, жилища и его архитектурно-декоратив-
1 Материальная культура и мифология : сборник статей Музея антропо-
логии и этнографии. Ленинград : Наука, Ленинградское отделение, 1981. 
Выпуск 38. С. 3.

ного оформления, семантика самых разных 
предметных символов в неразрывном контексте тра-
диционного мировоззрения изучались на материалах 
культуры ряда тюркских и финно-угорских народов2.  

2 Егоров Н. И. Чувашская мифология // Культура Чувашского края : учеб-
ное пособие. Чебоксары : Чувашское книжное издательство, 1994. Часть 1. 
С. 142–143; Салмин А. К. Семантика дома у чувашей. Чебоксары : Чу-
вашский государственный институт гуманитарных наук, 1998. 63 с.; Сал-
мин А. К. Система фольк-религии чувашей. Санкт-Петербург : Наука, 2007. 
С.  42–489; Чувашская мифология : этнографический справочник. Чебокса-
ры : Чувашское книжное издательство, 2018. С. 150, 182–183, 190–191, 308–
310, 330–331, 373–374; Родионов В. Г. Эволюция пространства внутреннего 
жилища чувашей и их предков // Вестник Чувашского университета. 2019. 
№ 2. С. 136–145; Валеев Ф. Х. Народное декоративное искусство Татарстана. 
Казань:  Татарское книжное издательство, 1984. 171 с.; Хисамитдинова Ф. Г. 
Мифологический словарь башкирского языка. Москва : Наука, 2010. 456 с.; 
Тойдыбекова Л. С. Марийская мифология : этнографический справочник. 
Йошкар-Ола, 2007. С. 194–199; Христолюбова Л. С. Предметный мир обря-
дов // Хозяйство и материальная культура удмуртов в ХIХ–ХХ вв. Ижевск, 
1991. С. 157–176.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.31483/r-151848
https://orcid.org/0009-0003-9169-7463
https://doi.org/10.31483/r-149649
https://orcid.org/0009-0003-9169-7463
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.31483/r-151848&domain=pdf&date_stamp=2025-12-29


Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No. 4, 23-29

www.journalec.com24

ЭТНОГРАФИЯ, ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ

Исследователи подчеркивали владение чувашскими рез-
чиками сложной по технике исполнения скульптурной 
резьбой, своеобразие сакральных мотивов орнамента3.

Цель исследования — проанализировать мифоло-
гические представления чувашей, связанные с жили-
щем. Для ее достижения поставлены следующие зада-
чи: рассмотреть сакральные действия строительных 
обрядов, показать мифопоэтическое осмысление дома 
как центра и статус его пространственных параметров, 
выявить обережные функции резного орнамента.

Материалы и методы исследования
В качестве источниковой базы исследования послу-

жили архивные и полевые материалы, данные фоль-
клора, языка, опубликованные источники. В частности, 
полевые материалы собирались автором во всех этно-
графических группах чувашей: в 2002 г. — в чувашских 
селениях Присвияжья (Татарстан и Ульяновская об-
ласть), 2003, 2004, 2015 гг. — в Чувашской Республике.

С точки зрения автора, особенную ценность в жи-
лище представляли мифологизированные элементы 
обрядовой практики, орнаментальные мотивы, в том 
числе выявленные в этнотерриториальных группах чу-
вашей (приволжской, заволжской и др.). В них нашли 
отражение имеющие древние основы культы, связан-
ные с магией (символы плодородия, обереги), мифо-
логические символы жертвенных животных (коня, 
петуха, быка). В работе приводятся параллели с ми-
фологией тюркских, финно-угорских народов, резным 
орнаментом народов Дагестана.

В исследовании применялись комплексный и меж-
дисциплинарный подходы и специальные методы (на-
блюдение, интервью).

Результаты исследования и их обсуждение
В процессе обустройства усадебных мест происходи-

ло преобразование дикой природы в культурную среду, 
упорядочивание и освящение осваиваемого простран-
ства. Согласно чувашскому мифу, там, где олень или 
бык-путеводитель останавливался (через мифологиче-
ские семь верст), первые жители основывали селения 
[Матвеев, 2023, с. 340]. Судя по преданиям, предпоч-
тительным местом для заселения являлась возвышен-
ность. Соответственно первые селения располагались на 
холме (первосуша), внизу имелось озеро или обширное 
болото (ассоциация с мировым океаном). У чувашей, 
как и у многих народов, счастливым для строительства 
дома считалось то место, на которое ложилось живот-
ное (чаще фигурирует корова), остановится, ложится, 
отелится, принесет приплод4. Это было связано с припи-
сыванием ему плодородной, производительной силы. Не 
приступали к строительству дома при убывающей луне, 

3 Воробьев Н. И. Резьба по дереву у чувашей // Советская этногра-
фия. 1956. № 4. С. 143–147; Никитин Г. А., Крюкова Т. А. Чувашское 
народное изобразительное искусство. Чебоксары : Чувашское госу-
дарственное издательство, 1960. 168 с.; Чижикова Л. Н. Архитектур-
ные украшения русского крестьянского жилища // Русские: истори-
ко-этнографический атлас. Москва, 1970. С. 18–37.
4 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Тавралăх халапĕсем. 2-мĕш кĕнеке / пух-
са хатĕрлекенĕ, ум сăмахпа ăнлантарусене çыраканĕ О. Н. Терентье-
ва. Шупашкар, 2017. С. 137.

удачным считалось завершение работ на старую луну5. 
Не допускалось строительство дома на месте ворот, где 
приносилось жертвоприношение умершим родственни-
кам, наиболее желательным было старое место6.

Перед строительством дома, встав в сторону вос-
тока, читали молитву, адресованную властителю земли 
Çĕр йыш. По серебряной нухратке и горсти ржи клали 
во все углы в честь божества фундамента Никĕçи. Об-
ряд никĕс пăтти (букв. каша фундамента) после уклад-
ки нижних венцов посвящали как ему, так и Çурт çу-
ратан Турă — божеству, рождающему жилище7. Ряд 
обычаев, например, принесение в жертву монет и шер-
сти на первый или третий венец и запускание живот-
ного при вселении в новый дом8, бытовали еще в кон-
це ХХ в. Эти жертвы и обычаи являются стадиально 
поздними, они сменили более древнюю живую жертву. 
Как показывает археологический материал, в древно-
сти существовал обычай закапывать под порог строя-
щегося дома череп волка (или сменившую его собаку) 
или волчью шкуру, чтобы оградить род, семью от злых 
сил. У башкир функционировал обычай закапывать 
под ворота череп волка, чтобы домашняя живность 
была в целости и сохранности9.

Укладка матицы являлась ритуализированным дей-
ствием, направленным на обеспечение благополучия 
дома, достатка и плодовитости. В войлок заворачивали 
матицу с караваем хлеба и тихо поднимали ее10. С этой 
частью конструкции дома у разных народов связыва-
лись представления о благополучии возводимого жили-
ща. Нейтрализации опасной семантики неосвоенного 
жилья были посвящены специальные обряды перехода 
в новый дом. В первые три ночи запрещалось ночевать 
в новом доме, поэтому туда вначале пускали живот-
ное — кошку или курицу, чтобы оградить от злых сил11. 
На пороге закалывали также жертвенную курицу. Кашу 
для домашнего духа Хĕрт-сурт чуваши варили в ста-
ром доме и несли в новый, приглашая духа-хранителя в 
новую избу12. Эти ритуалы призваны были способство-
вать преемственности между старым и новым домами. 
Во вновь построенном жилище зажигали новый огонь, 
что означало внесение жизни или жизнетворение. Этим 
мотивом объясняется обычай приглашения свадьбы 
(молодых) во вновь построенный дом. По случаю ново-
селья, соответственно, высказывалось пожелание, что-

5 Научный архив Чувашского государственного института гумани-
тарных наук (НА ЧГИГН). Отдел 1. Единица хранения 308. Лист 93.
6 Матвеев Г. Б. О некоторых особенностях традиционного жилища чу-
вашского населения Татарской АССР, Ульяновской и Куйбышевской 
областей // Культура и быт низовых чувашей. Чебоксары, 1986. С. 36.
7 Матвеев Г. Б., Фокин П. П. Производственная и строительная об-
рядность // Чуваши. Москва : Наука, 2017. С. 457–470.
8 Ашмарин Н. И. Словарь чувашского языка. Чебоксары, 1935. Вы-
пуск 9. С. 89.
9 Хисамитдинова Ф. Г. Указанное сочинение. С. 72.
10 Никольский Н. В. Собрание сочинений. Том 1. Труды по этногра-
фии и фольклору чувашского народа. Чебоксары : Чувашское книж-
ное издательство, 2004. С. 37.
11 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Сăнавсемпе ĕненӳсем. Тĕлĕксем / пухса 
хатĕрлекенĕ, ум сăмахпа ăнлантарусене çыраканĕ Е. В. Федотова. Шу-
пашкар : Чăваш кĕнеке издательстви, 2009. С. 190; Девяткина Т. П. 
Мифология мордвы : энциклопедия. Саранск, 2006. С. 154.
12 Салмин А. К. Семантика дома. С. 8.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


www.journalec.com Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No 4, 23-29

25

ETHNOGRAPHY, ETHNOLOGY AND ANTHROPOLOGY

бы в доме не погас огонь13. Поверья, обычаи и обряды 
наиболее стойко держались у некрещеных чувашей.

Жилище — точка отсчета и одновременно притя-
жения. Оно соотносилось с масштабами космоса, вы-
ступало аналогом центральной оси, соединяющей зоны 
мироздания, представляло собой модель Вселенной, 
наделялось свойствами срединного объекта. Реальные 
границы дома — дверь, стены, углы, части (локусы) дома, 
дымовое отверстие — играли важную роль в организа-
ции его сакрального пространства. Жилище являлось 
священным центром, защищающим от внешнего мира. 
Мифопоэтическое осмысление дома как центра отра-
жено в мифологической песне: В центре великого двора 
круглый дом, / в центре круглого дома круглая чаша (на 
шести ножках), / вокруг круглой чаши два ковша — / 
ковш с медовым напитком и ковш с щербетом (медовой 
сытой), / им Турă предназначено быть в одном месте14.

Дверь являлась синонимом передней части мал ен. 
Восточная сторона избы являлась сакральной — это 
место в избе напротив двери или на крыльце, где про-
водились обряды моления. Функция двери как грани-
цы была обусловлена множеством запретов и предпи-
саний. Считалось, что в дверном пространстве могут 
находиться злые духи, поэтому существовали ритуалы 
предохранительной магии, например, не становиться в 
дверях, не передавать ковш к дверям. Чуваши над две-
рью клали колючее растение, рябину, забивали таган у 
входа, над дверью вешали челюсть, чтобы в жилище не 
проникали злые духи, болезни, несчастье15.

Низким статусом обладало пространство около 
двери, почтительное отношение проявлялось к перед-
ней части от входа тĕпел, по пространственному пара-
метру — западной стороне жилища. Соответственно 
на шкале «восток — запад» внутри жилища проявля-
ются социальные единицы не только по оппозиции 
«свой — чужой», но и «младший — старший», «пото-
мок — предок».

Сакральный центр или почетное место в чувашской 
избе находилось, как и у тюркских народов, в середине 
передних нар на западной стороне16. Передняя часть 
была связана с божьим углом тур кĕтесси, обозначае-
мым у башкир словом түр — передний угол, и трапез-
ным столом кĕреке, у древних тюрков почетное место 
тöр находилось в середине передней стены. Она проти-
вопоставлена двери и пространству около нее как верх-
няя зона мироздания к нижней, миру предков. В этом 
проявляется амбивалентность горизонтальной и верти-
кальной плоскостей, отмеченная исследователями17.

Стол являлся принадлежностью семейных и об-
щественных мест моления. С ним связаны поверья, 
например, нежелательно выносить стол без скатерти, 
13 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Пилсемпе кĕлĕсем / пухса йĕркелекенĕ 
А. А. Ефимова, В. П. Станьял ; ум сăмахне çыраканĕ В. Г. Родионов ; 
ăнлантарусене çыраканĕ В. П. Станьял. Шупашкар : Чăваш кĕнеке 
издательстви, 2005. С. 348.
14 Культура Чувашского края : учебное пособие. Чебоксары, 1994. 
Часть 1. С. 135–136.
15 Ашмарин Н. И. Указанное сочинение. Выпуск 1. С. 139–141.
16 Фукс А. А. Записки о чувашах и черемисах Казанской губернии. Ка-
зань : Типография Императорского Казанского университета, 1840. С. 6.
17 Мелетинский Е. М. Поэтика мифа. Москва : Восточная литература, 
1995. С. 216.

чтобы хозяева не обнищали. Когда член семьи соби-
рался в дальний путь, перед его уходом не убирали со 
стола еду и посуду, не подметали и не мыли пол, не вы-
ливали грязную воду, чтобы в пути была удача. Соглас-
но мифу, человек должен пройти через семь мостов, 
чтобы снять ограничения18.

Печь кăмака считалась местом обитания не только 
добрых божеств и духов: огня Вут, матери печи Кăма-
ка амăшĕ или домашнего духа Хĕрт-сурт, хранителя 
дома Пирĕшти19, но и злых духов Инкек, Вупăр. До-
брым существам приносили жертвенные дары на печи, 
например, божеству огня Вут, чтобы оно очищало, а 
печь была теплой20. Печь связывалась с различными 
ритуально-магическими действиями. Как и у многих 
народов, чувашские повитухи и знахари совершали 
«допекание» ребенка в печи. Тем самым проводится 
аналогия между печью и женским лоном. Для семан-
тики приготовления пищи не менее важным также 
является подобное уподобление устья печи: «процесс 
приготовления пищи имитирует зачатие, вынашива-
ние и рождение»21. Было характерно откалывание ку-
ска печи рекрутом — символа родного дома22. Чуваши 
новорожденных телят прикладывали к устью печи, 
чтобы выросли большими «как печь»23. В целом печь 
представлялась одним из наиболее мифологизирован-
ных предметов, имеющая отгонную и оберегательную 
силу24. С ней были связаны домашние божества, са-
кральные обрядовые действия, поверья и у соседних 
народов, в частности, мордвы25.

При сбивании печи из глины соблюдали магические 
приемы и использовали обереги: клали по ее углам пло-
ды рябины (от колдуна), а также шерсть (для тепла), 
деньги, зерна ржи (ради благополучия). Новой печи 
приносили подарок, адресовав его духу-покровителю 
дома. При битье печи в ее середину укладывали петуха 
в жертву божеству Вут. Когда в первый раз затаплива-
ли печь, смотрели на направление дыма: восточное — 
жизнь пойдет поступательно, западное — наступит ре-
гресс. Не одобрялось сидение пришедшего человека на 
печной лавке — это место для духов предков26.

Наибольшим сакральным значением обладал дом 
старшего родственника по мужской линии тĕп кил27. 

18 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Сăнавсемпе ĕненӳсем. С. 152, 182.
19 Симбирско-саратовские чуваши. Чебоксары : Чувашский государ-
ственный институт гуманитарных наук, 2004. С. 104.
20 Подробнее о стратификации домашних духов-покровителей см. ра-
боты В. Г. Родионова, который как мифолог-компаративист рекон-
струировал и стратифицировал домашних духов-покровителей Ама и 
Хĕрт-сурт и др., показал эволюцию пространства внутреннего жилища 
чувашей и их предков: Родионов В. Г. Семантическая и хронологическая 
стратификация названий домашних духов-покровителей в чувашской 
мифологии // Вестник Чувашского университета. 2018. № 2. С. 268–276; 
Родионов В. Г. Эволюция пространства внутреннего жилища чувашей и 
их предков // Вестник Чувашского университета. 2019. № 2. С. 136–145.
21 Байбурин А. К. Жилище в обрядах и представлениях восточных 
славян. Ленинград : Наука, Ленинградское отделение, 1983. С. 216.
22 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 207. Листы 433–435.
23 НА ЧГИГН. Отдел 3. Единица хранения 147. Лист 215.
24 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 650. Лист VI; Хисамитди-
нова Ф. Г. Указанное сочинение. С. 215.
25 Девяткина Т. П. Указанное сочинение. С. 231–232.
26 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 179. Лист 34.
27 Чуваши Присвияжья: история и культура. Чебоксары : Чувашское 
книжное издательство, 2015. С. 155.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No. 4, 23-29

www.journalec.com26

ЭТНОГРАФИЯ, ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ

Например, в нем в первую очередь совершался обряд 
поминовения умерших хывни, потом — в порядке об-
хода в других домах28. Считалось, что в нежилые дома 
и постройки вселялись злые духи, жилище за время 
отсутствия обитателей теряло статус человеческого.

Роль центра дома выполнял центральный столб 
улчепи — уша юпи, который выступает в качестве оси 
мира тĕнче тĕнĕлĕ, соединяющей все три уровня мира, 
символа Мирового древа29. Он служил в качестве ал-
таря для свечей при совершении молений по тем или 
иным случаям. Здесь зажигали свечу кил çурти (букв. 
домовая свеча) и произносили моления о благополу-
чии в доме, во дворе, в пути [Матвеев, 2021, с. 120]. У 
столба молились духу Кил пуç (главе дома), а также об-
ращались к другим родовым центрам, например, кире-
метям. Столб улчепи служил также жертвенником при 
обращении к духам предков, где зажигалась централь-
ная свеча — связанное с культом предков магическое 
средство для контакта и общения с усопшими; в ми-
фологическом сознании представляет собой создание 
белого света, тепла и дыма, направленного в иной мир. 
По представлениям древних людей, после зажигания 
свечи или света предок являлся к живым, его угощали 
для содействия благополучию живых. Свечи в честь 
умерших в семье ставились на стене около входной 
двери, возле окошка на задней стене для идущих в дом 
покойников, на чашке или каравае хлеба по периме-
тру30. На столбе зажигались свечи как в начале годо-
вого цикла — на Мăнкун (Великий день), так и в конце 
сезона — на Юпа или Кĕрхи сăра (осеннее пиво). Злые 
духи, проникающие в жилище, по верованиям, не мог-
ли пройти дальше улчепи31. Поверье о существовании 
в опорном столбе некоего доброго божества можно 
встретить у ряда народов.

Нары или скамьи имели сакральное значение, осо-
бенно в связи с молениями и обрядами. Для обозна-
чения множества поперечных досок нар пользовались 
магическими числами 66, 77, 88, 99. На Масленицу их 
мыли в одном направлении, чтобы хлеба не ложились 
летом в разные стороны. Для духов предков в дни по-
миновений предназначалась печная лавка32. В центре 
пола совершались наиболее значительные обряды в 
честь духов-покровителей домашнего очага — Тӳркил-
ли, Хĕрт-сурт, а также божества Киремет, связанных 
с благополучием семьи33.

Окно служит для связи с внешним миром. Оно как 
нерегламентированный вход в дом используется нечи-
стой  силой и смертью34. Чуваши верили, что душа при 
отделении от тела вылетает в окно. Волоковое отверстие 
тĕнĕ, как и дверь, выступало границей семантических 
28 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 180. Лист 240.
29 Егоров Н. И. Указанное сочинение. С. 142. Работы Н. И. Егорова 
посвящены как тематической классификация мифов, так и отдель-
ным мифологическим персонажам и сюжетам, в том числе по об-
суждаемому в настоящей статье вопросу.
30 Сбоев В. А. Заметки о чувашах: исследования об инородцах Казанской 
губернии. Чебоксары : Чувашское книжное издательство, 2004. С. 20.
31 Салмин А. К. Семантика дома. С. 43.
32 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 159. Лист 468; Единица 
хранения 173. Лист 156.
33 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Пилсемпе кĕлĕсем. С. 95, 179, 185.
34 Топоров В. Н. Окно // Мифы народов мира. Москва, 1988. Том 2. С. 250.

полей «свой» и «чужой», как и подпол — нижняя часть 
дома, имеющая связь с иным миром. В ночь на Калăм 
в окна, двери, заборы для защиты от нечисти втыкали 
рябиновые ветки. Проникновение в жилище через окно 
или чердак птиц предвещало беду35. Очевидно, наличие 
у дома «глаз» (в том или ином виде) — необходимое 
условие его «оживленности», слепота — характерный 
признак потустороннего, мертвого. Таким образом, 
дверь, окно, слуховое отверстие на чердаке представ-
ляют собой границу между разными семантическими 
сферами, чем объясняются предохранительные меры, 
чтобы преградить злой силе доступ в мир человека.

Крыша и фронтон выступают как символы неба, 
где слуховые окна часто принимают вид полумесяца 
или солнца с соответствующими резными элементами. 
Конские головы (коньки) украшали верх крестьянских 
кровель. В восточных районах встречались дома с укра-
шением крыши со скульптурными коньками, выпол-
нявшими роль оберега (с. Чутеево Янтиковского района 
Чувашской Республики, информант В. Л. Шерне, 2004). 
Олицетворение бога солнца в виде коня повлекло изо-
бражение коня в резном убранстве крестьянских изб у 
ряда народов в качестве древнего охраняющего образа. 
В основном был распространен мотив коня типа урха-
мах, встречались также изображения петуха. На коньке 
крыши до сей поры нередко можно видеть орнитони-
мы, особенно часто изображение петуха. Вероятно, та-
кое оформление пришло к чувашам от финно-угорских 
народов Европейского Севера, прежде всего коми36.

Чердак наделялся функцией верха, головы дома, хра-
нителя и защитника дома, где обитает божество Йĕрĕх37. 
При этом следует иметь в виду, что эта трехчастность, 
будучи поздней по своему происхождению, тем не менее 
соотносится с более архаичной моделью, при которой в 
роли границ выступали крыша и земляной пол, делив-
шие космическую вертикаль на небо — дом — подзе-
мелье38. Пол — нижняя граница жилого пространства; 
плоскость, наиболее приближенная к нижнему миру до-
машнего космоса — к подполью. Обитатели этого мира 
наделялись чертами демонизма. Человек в экстремаль-
ных ситуациях, например, при тяжелой болезни ребен-
ка, как бы уподоблялся нечистой силе или вступал с ней 
в контакт. По народным представлениям, здесь обитает 
злой дух Ийе, «подменяющий» своего хилого дитя на здо-
рового. «Подмененного» ребенка обмывали в подполье 
речной водой, знахарка передавала его через хомут на 
руки матери. Хомут здесь понимается как символиче-
ский вход в тот мир и выход из него39. 

35 Ашмарин Н. И. Указанное сочинение. Выпуск 11. С. 89.
36 Грибова Л. С. Декоративно-прикладное искусство народов коми. 
Москва : Наука, 1980. С. 36–43.
37 По верованиям, представляемое в виде кукол Йĕрĕх пукани боже-
ство, названное А. А. Трофимовым богиней домашнего очага, при-
носило благополучие и счастье дому [Трофимов А. А. Чувашская 
народная скульптура малой формы и ее истоки: опыт сопоставления 
с данными археологии // Новые материалы по археологии и этногра-
фии чувашского народа. Чебоксары : Чувашский научно-исследова-
тельский институт, 1985. С. 32—52.
38 Байбурин А. К. Указанное сочинение. С. 177.
39 НА ЧГИГН. Отдел 1. Единица хранения 31. Лист 65; Попова Е. В. 
Родильные обычаи и обряды бесермян // Славянский и финно-угор-
ский мир вчера, сегодня. Ижевск, 1996. С. 93–127.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


www.journalec.com Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No 4, 23-29

27

ETHNOGRAPHY, ETHNOLOGY AND ANTHROPOLOGY

Границей между двором (деревней) и внешней средой, 
защищавшей семейную территорию от вмешательства из-
вне, являлись ворота и забор, замыкавшие пространство 
двора или деревни. На границе внутреннего и внешнего 
пространства, какой являлось местонахождение полевых 
ворот, конкретизируемое с помощью оппозиций, в част-
ности «культура — природа», односельчане прощались с 
покойником, рекрут — с деревней и ее жителями. Свой-
ство ворот как ритуального символа, обращенного одной 
стороной к человеку или центру, а другой — к природе или 
периферии может быть обозначено как его семантическая 
двунаправленность40. Внешний мир мыслился опасным 
для человека и наделялся качеством враждебности. Са-
кральный смысл околица принимала в ритуалах, посвя-
щенных духам предков. Чуваши во время эпидемии для 
защиты от мора перед полевыми воротами жгли солому, 
а столбы ворот намазывали смолой, башкиры вспахивали 
землю41. Защитную способность обеспечивали различные 
поверья и обряды, к примеру, оторванная голова курицы 
выбрасывалась за ворота или за околицу в качестве жерт-
вы духам, пришедшим за душой новоумершего, в случае 
смерти или заболевания члена семьи.

Изгородь (дубовый частокол) отделяла человече-
ское от неосвоенного пространства (глухого леса), 
препятствовала проникновению потусторонних сил в 
окультуренный локус. В огороде ставили куколки йĕрĕх 
пукани в качестве оберега42. В речи старшего дружки 
саламалик забор свата представляется сакральным в 
семь рядов, из жемчужины либо из золота43.

Центром двора, по традиционному мировоззрению 
чувашей, являлся столб-жертвенник мăн кĕлĕ44. Части 
жертвенного животного, к примеру барана, распреде-
лялись здесь, как и на святилище Киремет, между тре-
мя мирами: мясо съедали люди (средний мир); шкуру 
и голову вешали на ветки (верхний мир) либо в стол-
бе-жертвеннике устраивалось дупло, в котором храни-
лись принесенные в жертву копыта, рога; кости выбра-
сывали, суп выливали усопшим (подземный мир)45.

В некоторых случаях роль центра выполняли клеть 
и амбар для хранения хлеба, где молились об урожае, 
поставив ветку с сучьями и свечами на край сусека. 
Сакральным местом служила крыша лабаза, куда ки-
дали жертвы для божеств верхнего мира. В мифах, где 
повествуется о низком нахождении неба, последнее 
показывается на уровне крыши лабаза46.

На рубеже старого и нового года Мăнкун проводи-
лись очищение жилища (мыли стены изб, мебель, бе-
лили печи) и хозяйственных построек, уборка во дво-
ре и на улице. Человек совершал ритуальные действия, 
40 Топорков А. Л. Символика и ритуальные функции предметов мате-
риальной культуры // Этнографическое изучение знаковых средств 
культуры. Ленинград : Наука, Ленинградское отделение, 1989. С. 94.
41 Хисамитдинова Ф. Г. Указанное сочинение. С. 41.
42 Акимова Т. М. Материалы по культу йереха у саратовских чуваш // 
Сборник Нижневолжского краеведческого музея. Саратов, 1932. С. 20.
43 Чăваш халăх пултарулăхĕ. Юрăсем. Шупашкар : Чăваш кĕнеке изда-
тельстви, 1979. Том 4. С. 25–26.
44 Месарош Д. Памятники старой чувашской веры. Чебоксары  : Чу-
вашское книжное издательство, 2000. С. 104—108.
45 Салмин А. К. Народная обрядность чувашей. Чебоксары : Чуваш-
ский государственный институт гуманитарных наук, 1994. С. 95.
46 Чувашская мифология : этнографический справочник. Чебокса-
ры : Чувашское книжное издательство, 2018. С. 237–238.

пытаясь изгнать болезни и нечисть или воздейство-
вать на них в желательном для него направлении. Для 
этого в ночь на Калăм окуривались сады и хмельни-
ки, проводилось банное очищение. В очистительном 
обряде весеннего цикла Сĕрен ритуал изгнания злых 
духов и болезней носил характер выбивания нагайкой 
или прутом стен, мебели, одежды, вещей в жилище.

Наряду с другими культами существовал культ 
орнамента, обеспечивавший преемственность ка-
нона. Чувашские резчики чаще использовали такие 
мотивы, как роговидные изображения животных, 
орнитонимы, изрезанные очертания звезд (астраль-
ный мотив), ярусность подзоров (аналогию с ярусами 
мира), многочисленные разновидности оберега47. Как 
архаичный пласт орнамента отмечают изображение 
женской фигуры или мотив древа, в частности в цен-
тре композиции верхней доски наличника, гребня и 
карниза дома48. На чувашском материале этот образ 
можно идентифицировать с образом Кепе или богини 
(божества) земли и плодородия. Традиции резьбы по 
дереву живут поныне, хотя их значение не осознается. 
В составе геометрического узора стоит целая система 
образов, представлений о мире, включая космогониче-
ский мотив. В частности, розетка — это древний ма-
гический знак, символ солнца — это пожелание добра, 
счастья обитателям дома. В прошлом ее делали только 
рельефной, к примеру, на столбах ворот, на карнизе 
наличника, но потом она стала и сквозной. Распро-
странен мотив круга, часто вписанным в него крестом, 
ромбом. По-прежнему они как бы продолжают нести 
охранительную функцию несмотря на то, что их пер-
воначальный смысл забыт. Ромбы на пилястре, очелье 
и стойках наличника, карнизе занимали значительное 
место, они выражали женское начало в природе49.

Обережная функция ворот усиливалась резным ор-
наментом, в котором ярко отразились мифологические 
представления чувашей. В открытом дворе основное 
внимание уделялось украшению ворот, что являлось 
отличительной чертой декоративного оформления у 
народов Поволжья. В орнаменте украшения воротных 
столбов воплощены мифологические сюжеты, связан-
ные с оберегом: факелы с пылающим пламенем (культ 
огня), розетки и сияния (символ солнца), фазан (свя-
щенная птица) или скульптурное изображение пти-
цы на крыше ворот, бараний рог50. В частности, часто 
встречающийся роговидный орнамент, представляю-
щий собой древний магический знак, несущий охра-
нительные функции, мог заменить розетку.

Изображения факелов с пылающим пламе-
нем (колонны с пучком огня), вероятно, име-
ют связь с колоннообразными алтарями огня.  
47 Чижикова Л. Н. Указанное сочинение. С. 47.
48 Симбирско-саратовские чуваши. С. 214.
49 Трофимов А. А. Искусство : избранные труды. Чебоксары : Чуваш-
ский государственный институт гуманитарных наук, 2005. С. 365; 
Скворцов А. И. Русская народная пропильная резьба. Ленинград : 
Художник РСФСР, 1984. С. 123.
50 НА ЧГИГН. Отдел 2. Единица хранения 4. Листы 97–98; НА 
ЧГИГН. Отдел 3. Единица хранения 140. Лист 968; НА ЧГИГН. От-
дел 8. Единица хранения 179. Таблица 38; Матвеев Г. Б. Чувашское 
народное зодчество: от древности до современности. Чебоксары : 
Чувашское книжное издательство, 2005. С. 59.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No. 4, 23-29

www.journalec.com28

ЭТНОГРАФИЯ, ЭТНОЛОГИЯ И АНТРОПОЛОГИЯ

References
Matveev, G. B. (2019). Dwelling of Upper Chuvash and Hill Mari in context of rites and mythological representations. 

Chuvash and Mari people are neighbors in a «common home»., 350-361. Bolshoy Sundyr, Kulakovo: Chuvash State Institute 
of Humanities. EDN: KPAFGG 

Matveev, G. B. (2019). Traditional worldview of the Chuvash in the context of Ural-Altaic mythology: representation of 
space and time. Chuvash Humanitarian Bulletin, 14, 63-98. EDN: FZUNMH 

Matveev, G. B. (2021). Mythological foundations of the Chuvash calendar rites. Research on the Ethnology of the 
Chuvash People., 107-155. Cheboksary: Chuvash State Institute of Humanities. EDN: XOSIWU 

Matveev, G. B. (2023). Some parallels in the mythological picture of the world of the Chuvash and The Mari. Mari and 
Chuvash: Ethnocultural dialogue in historical perspective, 336-442. Yoshkar-Ola: V. M. Vasiliev Mari Scientific Research 
Institute of language, literature and history. EDN: LFKTYE

Список литературы
Матвеев Г. Б. Жилище верховых чувашей и горных марийцев в контексте обрядов и мифологических пред-

ставлений // Чуваши и марийцы — соседи по «общему дому» : материалы Межрегиональной научно-практи-
ческой конференции (Большой Сундырь, Кулаково, 17 мая 2019 г.). – Большой Сундырь, Кулаково: Чувашский 
государственный институт гуманитарных наук, 2019. С. 350-361. EDN KPAFGG 

Матвеев Г. Б. Традиционное мировоззрение чувашей в контексте урало-алтайской мифологии: представления 
о пространстве и времени // Чувашский гуманитарный вестник. Чебоксары. 2019. № 14. С. 63-99. EDN FZUNMH 

Матвеев Г. Б. Мифологические основы календарных обрядов чувашей // Исследования по этнологии чуваш-
ского народа : сборник статей. Чебоксары : Чувашский государственный институт гуманитарных наук, 2021. 
С. 107-155. EDN XOSIWU 

Матвеев Г. Б. Некоторые параллели в мифологической картине мира чувашей и марийцев // Мари и чуваши: 
этнокультурный диалог в исторической перспективе : материалы Межрегиональной научно-практической конфе-
ренции (Красный Яр, 22 сентября 2023 г.). – Йошкар-Ола : Марийский научно-исследовательский институт языка, 
литературы и истории. 2023. С. 336-342. EDN LFKTYE

Они, как и многочисленные сияния, полусияния, ро-
зетки, возможно, связываются с пережиточными фор-
мами культа огня.

Изображения розеток, фазана, спиралей, образую-
щих так называемый бараний рог, обнаруживаются в сю-
жетном орнаменте булгар. Приведенные искусствоведом 
Ф. Х. Валеевым образцы свидетельствуют, что в орнамен-
те воротных столбов чувашей и татар Заказанья имелось 
много сходных черт с одними и теми же мотивами51.

Магическая роль древнейшего орнамента на ворот-
ных столбах не исчезла не только в XIX, но и в ХХ в. 
Резчики пользовались древними знаками, символами 
и стилизованными изображениями, хотя первона-
чальный смысл старинных орнаментальных мотивов, 
имеющих мифологический характер, был утрачен52.

Многие орнаментальные мотивы традиционных 
воротных украшений чувашей восходят к ранней сред-
невековой эпохе. Об этом говорят не только параллели 
в орнаментике ворот чувашей и казанских татар, бул-
гарский материал, но и параллели с доисламской орна-
ментальной культурой народов Кавказа. В орнаменте 
ворот чувашей отразились сходства с мотивами рез-
ных окон в Южном Дагестане, с оформлением окон и 
дверей, каменным зодчеством и украшением древних 
каменных надгробий53. Узоры последних напоминают 
орнамент воротных столбов и резной утвари.

Наряду с узором бараньего рога бытовал обычай 
вывешивания парных рогов крупного рогатого ско-
та на ворота в качестве символа оберега (к приме-
51 Валеев Ф. Х. Указанное сочинение. С. 56, 77.
52 Воробьев Н. И. Указанное сочинение. С. 143–147.
53 Любимова Т. Н., Хан-Магомедов С. О. Народная архитектура Юж-
ного Дагестана: табасаранская архитектура. Москва : Государствен-
ное издательство литературы по строительству и архитектуре, 1956. 
С. 26–35; Кильчевская Э. В. От изобразительности к орнаменту. Мо-
сква : Наука, 1968. С. 50–51.

ру, у присвияжских чувашей сохранился поныне)54 
(д. Бюрганы Буинского района Республики Татарстан, 
информант А. М. Малышев, 2002). Накладными узо-
рами бараньих рогов снабжаются и наличники окон. 
На ворота прибивается предмет оберега — более всего 
таган, напоминающий рог. Старинные типы ворот с 
резными столбами были выявлены во всех этнографи-
ческих группах чувашей55.

Выводы
В мифологии чувашей дом представлял собой ком-

пактную модель Вселенной, который связывал три 
уровня мира, являлся его центром. В этой связи сим-
волическую значимость приобретали части жилища и 
в горизонтальном плане: передняя почетная и задняя 
непочетная. Символом Мирового древа обладал цен-
тральный столб, где зажигали свечу центру дома и рода 
(матица, столб улчепи). Печь представляется местом 
обитания добрых божеств, хранителя домашнего очага, 
в то же время ее нижний уровень с венцами является 
пространством для злых духов. Она уподобляется жен-
скому лону и связана с продуцирующей магией, явля-
ется оберегом, отколотая от печи часть — символом 
родного дома. Дверь и окна как границы между мирами 
получили множество запретов и предписаний.

Традиции резьбы по дереву и скульптурной его об-
работки у чувашей древние. В резьбе архитектурных 
элементов нашли отражение космогонические и маги-
ческие представления, воплотились мифы, выявляют-
ся скрытые мифологические связи.

54 Тимофеев Г. Т. Тăхăрьял (Сĕве тăршшĕнчи чăвашсем) : этнографи 
очеркĕсемпе халăх сăмахлăхĕ. Шупашкар : Чăваш кĕнеке издатель-
стви, 1972. С. 160.
55 Матвеев Г. Б. Указанное сочинение. С. 53–65, 95–99.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.elibrary.ru/kpafgg
https://www.elibrary.ru/fzunmh
https://www.elibrary.ru/xosiwu
https://www.elibrary.ru/lfktye
https://www.elibrary.ru/kpafgg
https://www.elibrary.ru/fzunmh
https://www.elibrary.ru/xosiwu
https://www.elibrary.ru/lfktye


www.journalec.com Этническая культура / Ethnic Culture
(2025) Vol. 7 No 4, 23-29

29

ETHNOGRAPHY, ETHNOLOGY AND ANTHROPOLOGY

Информация об авторе
Матвеев Георгий Борисович –  

кандидат исторических наук,  
ведущий научный сотрудник, 
Чувашский государственный институт  
гуманитарных наук,  
г. Чебоксары, Российская Федерация;  
 
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-9169-7463;  
e-mail: matweev.georgij@yandex.ru

Information about the author
Georgii B. Matveev – Cand. Sci. (Hist.),  

leading research fellow,  
Chuvash State Institute of Humanities of Ministry  
of Education & Youth of Chuvash Republic, 
Cheboksary, Russian Federation; 
 
 
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-9169-7463;  
e-mail: matweev.georgij@yandex.ru

Поступила в редакцию 20.11.2025
Принята к публикации 10.12.2025
Опубликована 15.12.2025

Received 20 November 2025
Accepted 10 December 2025
Published 15 December 2025

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0003-9169-7463
https://orcid.org/0009-0003-9169-7463

