
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Долматова София Шухратовна 

студентка 

Научный руководитель 

Власенко Светлана Юрьевна 

магистр, старший преподаватель 

 

ФГБОУ ВО «Тихоокеанский государственный университет» 

г. Хабаровск, Хабаровский край 

КОРНЯМИ В ИСТОРИЮ.  

ТРАДИЦИОННЫЙ КИТАЙСКИЙ ПРАЗДНИК ЧЖУНЦЮЦЗЕ 

Аннотация: в статье рассматривается вопрос традиционного китай-

ского праздника Чжунцюцзе (Праздник Середины Осени), который отмечается 

на 15-й день 8-го лунного месяца и символизирует гармонию между человеком, 

природой и семейными узами. Анализируется исторический контекст праздни-

ка в аграрной культуре Китая, а также роль Луны как центрального символа и 

мотива, объединяющего поколения. В работе рассматриваются легенды, ко-

торые обогащают смысловую палитру праздника и поддерживают связь 

между ритуалами и повседневной практикой людей. Применяемые подходы 

включают историко-культурный анализ, фольклорные методы и семиотику 

символов Луны, что позволяет увидеть праздник как динамичную систему 

культурной идентичности. 

Ключевые слова: Чжунцюцзе (Праздник Середины Осени), семейные узы, аг-

рарная культура Китая, обряд, юэбин, повседневная практика, историко-

культурный анализ, фольклорные методы, семиотика, культурная идентичность. 

Одним из важнейших традиционных праздников, глубоко укоренившимся в 

мифологии Китая, является «праздник середины осени». В коллективной моно-

графии М.В. Крюкова, В.В. Малявина, М.В. Софронова отмечается, что « Попу-

лярнейшего впоследствии праздника «середины осени» до VII в. Еще не суще-

ствовало, но его дата – середина 8-й луны – занимала определенное место в ве-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

рованиях того времени. В 14-й день 8-го месяца, сообщает Цзун Линь, лбы де-

тей кропили красной водой. Ее называли «небесным пламенем», и она якобы 

оберегала от болезней. Из расшитого шелка шили мешочки «просветления глаз» 

и дарили друг другу. О назначении упомянутых мешочков несколько подробнее 

говорит император-поэт VI в. Сяо Ган, посвятивший этому обычаю оду. Преди-

словие к оде гласит: «В четырнадцатый день восьмой луны женщины шьют из 

разноцветного шелка мешочки «просветления глаз», украшенные жемчугом. На 

рассвете они собирают в них росу и смазывают ею глаза» [4, c. 132]. Мешочки 

«просветления глаз» служили, очевидно, своеобразным талисманом, который, 

по верованиям тех времен, помогал обрести способность воочию видеть ду-

хов» [2, с. 215–216]. В книге «Все о Китае» российский историк Г.И. Царева го-

ворит следующее об этом празднике: «Это – третий по торжественности празд-

ник в году. Он называется Чжунцюзце (праздник Середины Осени) и празднует-

ся 15-го числа 8-й луны. Китайцы считают, что в ночь 15-го числа луна бывает 

самой светлой в году. Этот праздник посвящён луне. На луне живут божества. 

Из них известна красавица-богиня Чанъэ. Там же находится «нефритовый за-

яц», который толчёт порошок бессмертия. Дети в этот день покупают глиняных 

зайчиков. Женщины и дети кланяются им и ставят свечи. Женщины также при-

носят жертвы и молятся перед изображением луны с зайцем под деревом. Заяц 

стоит на задних лапках, а передними держит пестик, которым толчёт в ступе ле-

карство. В жертву ставятся юэбин (лунный пряник) и многочисленные плоды и 

овощи, которые как раз поспевают к этому празднику: виноград, жёлтые бобы в 

стручках, арбузы, персики, редька, корни лотоса. Жертвоприношение соверша-

ют вечером. После жертвоприношения бумажная картина с изображением луны 

сжигается. Праздник продолжается в течение трёх дней. Другое его название в 

семье – туаньюань цзе. К нему выпекается и готовится особое печенье туанью-

ань-бин. Название туаньюань указывает, что семья должна быть дружной, со-

гласной, объединённой. В этот день муж и жена не должны разлучаться, а быть 

вместе» [1, c. 338–339]. 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Говоря о главных составляющих праздника, В. Эберхард в своей работе 

выделяет следующие их сходства: «У зайца и луны несколько общих черт. Оба 

никогда не закрывают глаза, и поэтому оба бодрствуют всю ночь, по крайней 

мере так верит народ Китая. Зайчиха выплёвывает своих детёнышей изо рта; 

таким же образом каждый месяц луна пожирается огромной чёрной жабой и 

спустя несколько дней рождается изо рта этого животного. Итак, оба они – 

представители вечной жизни. И, конечно, китайцы добавляют к этой картине 

дающее бессмертие дерево кассия, из которого заяц добывает свой эликсир 

жизни». Более того, В. Эберхард отмечает ещё одну интересную особенность 

данного праздника: «Так как китайский календарь является исключительно 

лунным, то пятнадцатый день каждой луны – это всегда день полнолуния, и по-

скольку луна в китайской космологии представляет собой женское начало, сим-

вол женского начала инь, воды, тьмы и ночи, то праздник середины осени – это 

праздник женщин и празднуется ночью». 

Исследователь также рассказывает и о подношении лунных лепёшек – ос-

новном символе праздника: «На улице, обычно во дворике дома, сооружается 

жертвенник. Это делают женщины. Фигура «лунного зайца» с длинными ушами 

может быть помещена в центре жертвенника, причем никогда не забывают ста-

вить блюдо с тринадцатью «лунными лепёшками». Тринадцать – это число ме-

сяцев полного китайского лунного года – «вставного» года, состоящего из 

384 дней. Лепёшки бывают из сероватой муки, часто смешанной с разнообраз-

ными специями, орехами и сахаром. Они повсюду продаются в Китае в конди-

терских магазинах, но хорошие домохозяйки, конечно, предпочитают домашние 

лепёшки; часть они посылают в подарок соседям» [4, с. 90–96]. 

Чтобы лучше понять сущность праздника середины осени, следует обра-

титься к мифологическим истокам данного торжества: «Луна холодна и поэтому 

напоминает нефрит, камень, высоко ценимый в Китае. Если вы прикоснётесь к 

настоящему китайскому нефриту, то обнаружите, что он всегда холоден и 

влажен, даже в самые жаркие дни. Нефрит является символом целомудрия, чи-

стоты и, значит добронравия женщины. Поэтому нам рассказывают о нефрито-



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

вом дворце на луне, дворце Большой прохлады, где обитают самые красивые из 

всех фей. Здесь живёт и правит Чан-э, богиня луны. Заяц иногда получает 

сколько-то нефрита, который он затем употребляет на изготовление лекарства 

бессмертия. Существует, однако, и другая традиция, в соответствии с которой 

это лекарство изготавливаются скорее жабой, чем зайцем. На камне, недавно 

найденном в провинции Сычуань, изображена жаба, которая, сидя рядом с бо-

жеством, толчет лекарство. Нам хорошо известна эта жаба. Она представляет 

собой противоположность ворона на солнце. Она имеет три ноги и символизи-

рует воду, которая связана с луной. И иногда даже говорят, что жаба – это мета-

морфоза богини Чан-э» [4, с. 91]. 

Однако, наряду с многочисленными сказаниями о луне, порошке жизни и 

вкуснейших «лунных лепёшках», не стоит забывать, что праздник середины 

осени, в первую очередь, – это праздник урожая и тесно связанного с ним 

«культа плодородия». Э.М. Яншина, повествуя о культе плодородия, пишет сле-

дующее: «Появление и развитие обширной области мифологических представ-

лений, группировавшихся вокруг культа плодородия, восходят к очень древним 

эпохам, еще ко временам охотничье-собирательского хозяйства. Но особенно 

большое развитие они получают при переходе к земледелию. Если в доземле-

дельческий период магия плодородия связывалась с тотемическими предками, 

тотемическими центрами как «центрами размножения» (людей, животных, рас-

тений), то с переходом к земледелию выдвигаются растительные божества. 

Историк отмечает: «Поскольку жизнь растений, естественно, ассоциирова-

лась и с жизнью всей природы, богам деревьев начинают приписываться более 

общие свойства – животворное и оплодотворяющее влияние на всю природу и 

людей. В этом качестве культ растительных богов входит важной составной ча-

стью в общий культ плодородия, занимавший центральное место в мифологии 

родового общества [3, c. 88–90] 

Для того, чтобы более детально рассмотреть мифологию культа плодоро-

дия, Э.М. Яншина также делает акцент на следующем исторически-значимом 

ритуале: «Важная обрядность цикла культа плодородия, которую возможно 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

установить в древнем Китае, это ритуалы священного соития божества плодо-

родия с представителем человеческого коллектива. Эти обряды можно усмот-

реть прежде всего в «браках» богов рек, распространенных в древнейшем и 

древнем Китае. 

Э.М. Яншина пишет о «бракосочетаний» божества реки (Бога Хуанхэ), ле-

генда о котором сохранилась в известии Сыма Цяня. Согласно известию, во 

времена вэйского царя Вэня Симэнь Бао был назначен правителем округа Е. Он 

встречается со старейшими и спрашивает о причинах страданий народа. Выяс-

няется, что основная из них – женитьба Повелителя реки, для которого каждый 

год присматривают красивую девушку в качестве невесты. Ее усаживают на 

брачное ложе и спускают на реку, где она тонет. Ведь, если не послать Повели-

телю реки невесту, он разгневается, река разольется и всех погубит. В очеред-

ной раз, невеста была найдена, но, по мнению Бао, она была недостаточно хо-

роша. Тогда Симэнь Бао решил попросить у Повелителя еще немного времени, 

чтобы найти подходящую кандидатуру. Так, Бао послал к нему в реку одну 

старшую жрицу, три младших, а вслед и трех старейшин, но никто не вернулся 

обратно. Все были напуганы. С тех пор никто не осмеливался заговорить о бра-

ке Повелителя реки. 

Историк также добавляет, что «Обряд здесь имел форму религиозного дей-

ства – бракосочетания бога реки, важную роль в котором играли жрицы. Рассказ 

Сыма Цяня свидетельствует не только о характере культа бога реки, но и о хра-

мах с постоянным штатом священнослужителей (жриц), отправляющих культ 

данного бога и собирающих для него средства с населения. Тем самым выявля-

ется и профессиональное жречество в религии древнего Китая. В данном слу-

чае, что особенно важно подчеркнуть, такими профессионалами были женщи-

ны» [3, с. 100–102]. 

Э.М. Яншина, подводя вывод о данном ритуале, утверждает: «Самое же 

веское доказательство связи обрядности, описанной Сыма Цянем, с магией пло-

дородия – это ее форма – свадьба бога. Как брак людей приносил потомство, так 

и ритуальная женитьба богов должна была обеспечить плодоношение всей при-



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

роды. В этом заключался, по-видимому, первоначальный смысл древнекитай-

ского обряда приношения невесты богу реки» [3, c. 102]. 

Таким образом, отражением праздника середины осени являются не только 

его исторические символы (луна, заяц, «лунные лепешки и т. д.), но и тесные 

мифологические связи с культом плодородия, которые непосредственно дают 

представление о богах и ритуалах, напрямую влияющих на сбор урожая и состо-

яние природы в целом. Это уникальный праздник, который объединяет и тради-

цию сбора урожая, о чем писалось ранее, и традиционные семейные ценности. 

Список литературы 

1. Все о Китае: культура, религия, традиции / сост. Г.И. Царева. – М.: Про-

фит Стайл, 2008. – 608 с. 

2. Китайский этнос в средние века (VII–XIII вв.) / М.В. Крюков, 

В.В. Малявин, М.В. Софронов. – М.: Наука, 1984. 

3. Формирование и развитие древнекитайской культуры / Э.М. Яншина. – 

М.: Наука, 1984. 

4. Эберхард В. Китайские праздники / В. Эберхард; пер. с англ. и предисл. 

Н.Ц. Мункуева; АН СССР, Ин-т востоковедения. – М.: Наука, 1977. – 128 с. 


