
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

DOI 10.31483/r-153169 

Казимиров Максим Сергеевич 

К ВОПРОСУ О ПРЕДПОСЫЛКАХ, ФАКТОРАХ И ДИНАМИКЕ 

ВОЗРОЖДЕНИЯ ПРАВОСЛАВИЯ В РОССИИ НА РУБЕЖЕ XX-XXI ВВ. 

Аннотация: глава посвящена комплексному анализу процесса возрождения 

православия в России на рубеже XX–XXI веков. В работе освещены ключевые 

предпосылки, обусловившие возможность начала этого процесса после десяти-

летий проведения государством непримиримой антирелигиозной политики, 

включая глубокую историческую укорененность православия и системный кри-

зис советской идеологии. Выявлены и охарактеризованы ключевые факторы, 

сыгравшие решающую роль в запуске и поддержании динамики религиозного ре-

нессанса, в том числе политические изменения, провозглашение свободы сове-

сти, социальные запросы общества и активная внутренняя деятельность Рус-

ской Православной Церкви. Особое внимание уделено динамике процесса возрож-

дения православия и роста религиозности жителей России в целом – от периода 

бурного количественного роста до этапов качественного развития, институци-

онализации и появления новых вызовов. В заключительной части изыскания ав-

тор формулирует вывод об актуальном на момент проведения исследования со-

стоянии развития институтов Русской Православной Церкви в Российской Фе-

дерации. 

Ключевые слова: возрождение православия, ревитализация православия, 

Русская Православная Церковь, РПЦ, церковно-государственные отношения, 

религиозный ренессанс, духовное возрождение. 

Abstract: this chapter provides a comprehensive analysis of the revival of Ortho-

doxy in Russia at the turn of the 20th and 21st centuries. It highlights the key precon-

ditions that enabled this process to begin after decades of uncompromising state anti-

religious policies, including the deep historical roots of Orthodoxy and the systemic 

crisis of Soviet ideology. It identifies and characterizes the key factors that played a 

decisive role in initiating and sustaining the dynamics of the religious renaissance, 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

including political changes, the proclamation of freedom of conscience, the social de-

mands of society, and the active internal activities of the Russian Orthodox Church. 

Particular attention is paid to the dynamics of the revival of Orthodoxy and the growth 

of religiosity among Russians as a whole-from a period of rapid quantitative growth to 

stages of qualitative development, institutionalization, and the emergence of new chal-

lenges. In the final section of the study, the author formulates a conclusion on the cur-

rent state of development of the institutions of the Russian Orthodox Church in the 

Russian Federation at the time of the study. 

Keywords: revival of Orthodoxy, revitalization of Orthodoxy, Russian Orthodox 

Church, ROC, church-state relations, religious renaissance, spiritual revival. 

Понятие «возрождение религии» прошло длительный путь эволюции в ре-

лигиоведении и истории. Так, вплоть до начала эпохи Ренессанса эта концепция 

в современном смысле практически отсутствовала. Столетиями религия остава-

лась всеобъемлющей нормой, а не чем-то подверженным упадку в масштабе об-

щества [9, с. 27]. 

Наиболее близки для этого хронологического периода по смыслу и содержа-

нию понятия «реформирование» и «обновление». В частности, одним из ярких 

примеров реформирования служит Клюнийская реформа в католицизме, при-

званная осуществить возвращение к «чистоте» изначального учения. В свою оче-

редь, примерами обновления, логически связанного с всплеском интереса к ду-

ховным вопросам под влиянием религиозных идей, богата эпоха Возрождения. 

Основной отличительной особенностью этого периода являлось отсутствие про-

тивопоставления «возрождения» и «упадка», поскольку тезис о системном 

упадке религии еще не был сформирован. 

С наступлением Просвещения и распространением идей рационализма в Ев-

ропе и Северной Америке появилась и идея о том, что религия может терять свое 

влияние в обществе, а религиозность населения может снижаться. Приведем в 

пример «Великие Пробуждения» в США и Великобритании – в XVIII–XIX вв. 

концепция «религиозного пробуждения» тогда оформилась как массовое, 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

эмоционально наполненное движение за моральное реформирование общества и 

усиление евангелизации. Оно воспринималось как реакция Церкви и сообщества 

верующих в наиболее широком смысле на рационализм, секуляризацию и духов-

ную «спячку» [19, с. 22]. 

В середине XX в. в социологии религии доминирующей стала теория секу-

ляризации, заметный вклад в развитие которой, среди прочих, внес П. Бергер. 

Согласно этой теории, модернизация, индустриализация, урбанизация и рацио-

нализация неизбежно ведут к снижению роли религии в общественной и личной 

жизни [14, с. 60]. В этом контексте «религиозное возрождение» и связанные с 

ним коннотации часто рассматривалось как своеобразная «аномалия» или вре-

менное явление, не способное изменить общий вектор секуляризации, заключа-

ющийся в неуклонном снижении роли религии в жизни всего человечества. Счи-

талось, что религия сохраняет сильные позиции лишь в неразвитых странах, то-

гда как развитые движутся к полной секуляризации. 

Для следующего хронологического периода, ограниченного рамками конца 

XX – начала XXI в., свойственна, напротив, всесторонняя переоценка вышеизло-

женных нарративов и «десекуляризация». Возрождение религии и рост религи-

озности стало восприниматься в качестве глобального тренда. Так, к концу XX в. 

стало очевидно, что теория секуляризации не в полной мере отражает глобальные 

процессы. Напротив, наблюдался всплеск религиозности в различных регионах 

мира – отдельно отметим исламский ревайвелизм, рост протестантизма в Латин-

ской Америке и Африке, возрождение православия в ряде стран постсоветского 

пространства. В частности, сам П. Бергер выступил с опровержением своего ана-

литического прогноза, признав, что мир «так же, если не более, религиозен, чем 

был раньше» [16, с. 707]. При этом важно отметить, что используемое нами по-

нятие «возрождение» является сложным и включает в себя как минимум пять 

сторон – институциональную, культурную, социальную, личностную и идеоло-

гическую. Так, институциональное возрождение предполагает прежде всего вос-

становление разрушенных храмов, монастырей, церквей и часовен, а также стро-

ительство новых, и рост числа священнослужителей и приходов. Культурное, 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

среди прочего, предусматривает возрастание общественного интереса к религи-

озной культуре, искусству и традициям. Социальное – предполагает активиза-

цию благотворительности, социального служения, участия религиозных органи-

заций в общественной жизни. Личностное – предусматривает увеличение числа 

людей, идентифицирующих себя как верующих, и их воцерковление. Наконец, 

идеологическое связано прежде всего с возвращением религиозных ценностей в 

публичный дискурс, рост их влияния на политику, право и мораль. 

Одними из наиболее дискуссионных объектов научных споров остаются во-

просы влияния религии на общество. В зависимости от общественно-политиче-

ской конъюнктуры и иных многочисленных факторов, она может как препятство-

вать общественному прогрессу в части, например, повышения общего уровня 

жизни людей и индекса развития человека, так и служить катализатором глубин-

ных прогрессивных изменений. Автор предполагает, что духовные устремления 

людей, объединенные при «должном» использовании ее инструментария, могут 

быть использованы при формировании целостного, основанного на принципах 

гуманизма мира, а также способствовать экономическому развитию. Но где же 

проходит та, достаточно тонкая, грань, разделяющая конструктивное и деструк-

тивное влияние религиозных институтов на общество, и по какому из этих век-

торов ныне развивается Русская Православная Церковь? 

Словарь «Религии народов современной России» 2002 г. определяет слож-

ное понятие «возрождение религии в России» как политико-правовой и соци-

ально-культурный процесс, связанный с восстановлением в своих правах рели-

гиозной культуры, свободы совести, легализацией и ростом социальной активно-

сти религиозных организаций и верующих [12, с. 64]. В качестве события, став-

шего одновременно отправной точкой начала кардинального изменения офици-

альной государственной и партийной политики СССР и нижней хронологиче-

ской границей этого изыскания, обозначим избрание М.С. Горбачева на пост ге-

нерального секретаря Центрального комитета Коммунистической партии Совет-

ского Союза 11 марта 1985 г. 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Обратим, однако, внимание читателей на то, процесс этого «разворота» не 

был молниеносным. Известно, что принятая решением двадцать седьмого съезда 

партийная программа, как и предшествовавшие ей программные документы, со-

держала тезис о продолжении борьбы с религией, а сам вновь избранный генсек 

в своих устных выступлениях не единожды отмечал недопустимость примирения 

с ней [5, с. 44]. Тем не менее, начавшиеся глубинные изменения всех сфер жизни 

общества Советского Союза к тому времени уже фигурировали в ряде отчетных 

и аналитических документов, многие из которых ныне опубликованы, находятся 

в открытом доступе и доступны для изучения научным сообществом. Один из 

них – доклад председателя Совета по делам религий при Совете министров 

СССР К.М. Харчева, из которого следует, что на момент сбора сведений, в 

1988 г., не менее трети родившихся в стране младенцев были крещены, а не менее 

трети покойников отпеты [6, с. 112]. Годом ранее эта же структура выступила с 

предложением наделить религиозные организации правами юридических лиц и 

разрешить им вести пропагандистскую деятельность. Несмотря на то, что тогда 

это предложение было отклонено, сам факт его официального рассмотрения слу-

жит свидетельством начала описываемых нами фундаментальных изменений. В 

списках реабелитированных репрессированных числилось все больше имен свя-

щеннослужителей, впервые с первых послевоенных лет был отмечен значитель-

ный рост численности православных приходов. 

В числе одного из ключевых катализаторов изменения официальной госу-

дарственной и партийной политики в отношении Церкви отметим празднование 

1000-летнего юбилея со дня Крещения Руси. В ознаменование этой памятной 

даты РПЦ были возвращены десятки святынь, движимых и недвижимых объек-

тов имущества. Кроме того, важным политическим событием того же 

1988 г. стала встреча М.С. Горбачева с членами Священного Синода. Ее ключе-

вым результатом стало приглашение, адресованное генеральным секретарем к 

Русской Православной Церкви, наладить сотрудничество с партийно-государ-

ственными органами в области морали и нравственности [13, с. 385]. Закономер-

ным следствием череды этих событий стало прежде всего изменение 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

позиционирования религиозных институтов средствами массовой информации, 

взаимообусловленное изменением их восприятия обществом в целом. Так, опи-

сание деятельности Церкви отныне практически не сопровождалось резкой кри-

тикой, а звучавший в ее отношении тон стал сдержанно нейтральным или вовсе 

одобрительным. Год спустя патриарх Пимен (в миру Сергей Михайлович Изве-

ков) был избран народным депутатом Верховного Совета СССР, а еще через год 

сразу пять «служителей культа» – четыре православных и один буддистский – 

стали народными депутатами аналогичного органа на уровне РСФСР и вошли в 

состав Комитета по свободе совести [3, с. 152]. 

Известно, что Верховный Совет РСФСР являлся ее высшим органом одно-

временно государственной и законодательной власти. Результатом работы ранее 

нами упомянутого Комитета по свободе совести в начале последнего десятилетия 

XX в. стал закон РСФСР «О свободе вероисповеданий», в соответствии с поло-

жениями которого религиозным объединениям была предоставлена беспреце-

дентная свобода [4]. В частности, были отменены практически все ограничения, 

ранее действовавшие в их отношении – например, обязательная регистрация, 

впоследствии обернувшаяся «наплывом» сотен новых духовных организаций. В 

декабре того же 1990-го года Рождество Христово – главный праздник христиан 

всех конфессий, вплоть до настоящего времени традиционно отмечаемый право-

славными практически на всем постсоветском пространстве 7 января – реше-

нием Верховного Совета РСФСР был объявлен выходным днем. 

Как нами уже было отмечено, прямым последствием проведения новой ре-

лигиозной политики в последние месяцы существования СССР стал беспреце-

дентный рост численности новых религиозных организаций. Так, если, по дан-

ным органов юстиции сначала РСФСР, а впоследствии и Российской Федерации, 

в 1990 г. было зарегистрировано 3450 православных, 870 мусульманских, 

31 иудейских, 23 католических, 12 буддистских и 9 кришнаитских, то уже в 

1996 г. действовало 7195 православных, 2494 мусульманских, 80 иудейских, 183 

католических, 124 буддистских и 112 кришнаитских религиозных организаций. 

Таким образом, рост численности православных объединений в процентном 



Publishing house "Sreda" 
 

7 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

соотношении составил 52,05%, мусульманских – 65,12%, иудейских – 61,25%, 

католических – 87,43%, буддистских – 90,32%, кришнаитских – 91,96%. В абсо-

лютных значениях рост численности этих, наиболее многочисленных конфессий, 

за шесть лет составил 43,14%, то есть с 4395 до 10188. Кроме того, был конста-

тирован рост количества языческих религиозных организаций, в том числе 

7 древнерусских и 2 шаманских, приходов «раскольнической» Российской пра-

вославной автономной церкви, а также бахаизма, даосизма, тантризма и инду-

изма [12, с. 607]. 

При этом сделать выводы более частного характера о численности каждого 

отдельно взятого прихода по каждой из упомянутых нами конфессий не пред-

ставляется возможным: если в мусульманских, протестантских, иудейских и дру-

гих организациях как правило ведется учет постоянных прихожан, в Русской 

Православной Церкви – наиболее многочисленной в России религиозной орга-

низации – такая практика отсутствует. 

Обращает на себя внимание ценный массив статистических данных, отра-

женный в словаре «Религии народов современной России». В процентном соот-

ношении к общей численности населения РСФСР и Российской Федерации в 

1989–1995 гг. авторы приводят сведения о динамике его религиозной ориента-

ции. Так, в 1989 г. атеистами себя назвали 71% респондентов, православными 

христианами – 20, последователями других религий – 9. Заметно ситуация изме-

нилась в 1991 г. в связи с распадом Советского Союза и крахом коммунистиче-

ской идеологии: так, атеистами себя считали уже 56% опрошенных, православ-

ными христианами – 34%, последователями других религий – 10%. Незначитель-

ный «откат» фиксируется в 1993 г., когда 59% процентов респондентов обозна-

чили себя как атеистов, 33% как православных христиан и 8% как последовате-

лей других религий. Последующий, однако, опрос констатировал повышение об-

щего уровня религиозности при значении в 50% опрошенных как неверующих, 

37% как православных христиан и 13% как последователей других религий [12, 

с. 608]. Для наглядности сведем отраженные в исследовании статистические дан-

ные в графическую форму (рис. 1). 



Издательский дом «Среда» 
 

8     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

 

Рис. 1. Динамика изменения религиозной ориентации жителей РСФСР  

и Российской Федерации в 1989–1995 гг. 

В Словаре также приведены данные о динамике конфессионального состава 

в масштабах Российской Империи, Советского Союза и Российской Федерации. 

Автор исследования выделяет католиков, протестантов, мусульман, буддистов, 

иудеев, атеистов и православных христиан (без учета старообрядцев). Так, со-

гласно данным, относящимся к имперскому периоду и основанным на материа-

лах Переписи населения 1897 г., общая численность населения составляла около 

125 млн. подданных, из них – 71,3% православные, 9,2% католики, 3% проте-

станты, 11,2% мусульмане, 0,4% буддисты, 4,2% иудеи. Общая численность насе-

ления Советского Союза к моменту распада составляла приблизительно 270 млн. 

граждан, из них – 22,8% православные, 5,5% католики, 3% протестанты, 18,5% 

мусульмане, 0,4% буддисты, 0,2% иудеи, 50% атеисты. В середине последнего 

десятилетия XX в. население Российской Федерации составляло около 149 млн. 

граждан, из них: 33–40% православных, 0,2% католиков, 0,7% протестантов, 10–

13% мусульман, 0,7% буддистов, 0,7% иудеев, 0,2–0,3% последователей «новых 

религиозных движений» и приблизительно 50% атеистов [12, с. 609]. Эти сведе-

ния также сведем в графическую форму (рис. 2). 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

1989 1991 1993 1995

Атеисты Православные Др. конфессии



Publishing house "Sreda" 
 

9 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

 

Рис. 2. Динамика изменения конфессионального состава Российской Империи 

(1897 г.), Советского Союза (1991 г.) и Российской Федерации (1995 г.). 

Не меньший интерес вызывают и данные о динамике зарегистрированных в 

1990–1998 гг. органами юстиции РСФСР и Российской Федерации религиозных 

объединений. Так, их рост в пределах этого хронологического периода составил 

58,48%, увеличившись с 6650 организаций в 1990 г. сначала до 13580 в 1995 г., а 

затем и до 16017 в 1998 г. Традиционно большую часть из них составляли хри-

стианские православные церкви, количество которых с 1990 по 1998 гг. возросло 

с 3772 до 9124, то есть на 58,66%. Этот показатель включает и различные старо-

обрядческие общины, численность которых, однако, наоборот сократилась на 

23,4% – с 265 до 203. Количество организаций, относящихся к двум оставшимся 

мировым религиям – исламу и буддизму – возросло [12, с. 609]. В графическом 

выражении описанная нами динамика может быть представлена следующим об-

разом (рис. 3). 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

Российская Империя Советский Союз Российская Федерация

Православные Католики Протестанты Мусульмане

Буддисты Иудеи Атеисты



Издательский дом «Среда» 
 

10     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

 

Рис. 3. Динамика изменения численности духовных организаций России,  

относящихся к мировым религиям 

Устойчивый количественный рост демонстрировали римско-католическая и 

различные протестантские церкви, в том числе баптистские, евангелистские, пя-

тидесятнические, методистские и пресвитерианские, а также Свидетели Иеговы, 

Адвентисты седьмого дня. Практически, однако, не претерпела изменений чис-

ленность лютеранских общин, а меннонитские и вовсе практически исчезли. До-

статочно видное место в пестром религиозном соцветии России последнего де-

сятилетия XX в. занимали условно «новые» религиозные движения, в частности 

вайшнавы, Вера Бахай и различные харизматические церкви. Впоследствии, од-

нако, им не удалось занять прочные позиции на конфессиональной «карте» 

страны [12, с. 609]. Сведения о них также включены в предложенный ниже гра-

фик (рис. 4). 

0

1000

2000

3000

4000

5000

6000

7000

8000

9000

10000

1990 1995 1998

Православные церкви Протестантские церкви

Римско-католическая церковь Ислам

Буддизм



Publishing house "Sreda" 
 

11 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

 

Рис. 4. Динамика количественных изменений духовных организаций в России, 

относящихся к протестантской конфессии и «новым» религиозным движениям 

Невиданного ранее размаха взаимодействие государства с религиозными ор-

ганизациями, в том числе Русской Православной Церковью, достигло при первом 

президенте постсоветской России Б.Н. Ельцине. Показательно, что политик при-

гласил глав основных представленных в стране конфессий на церемонию своего 

официального вступления в должность [18, с. 26]. Б.Н. Ельцин также стал пер-

вым главой российского государства со времен Временного правительства, полу-

чившим от имени церкви формальную поддержку, благословение. С этого мо-

мента высшие должностные лица России как правило регулярно участвуют в бо-

гослужениях, посвященных религиозным праздникам. В последнем десятилетии 

XX в. сформировалась еще одна форма взаимодействия церкви и государства, 

связанная с проведением священнослужителями обрядов освещения движимых 

и недвижимых объектов государственного имущества – например, правитель-

ственных зданий и резиденций, космических ракет, боевых кораблей [11, с. 17]. 

Она актуальна и в наши дни. 

0

200

400

600

800

1000

1200

1400

1990 1995 1998

Баптисты и Евангельские Христиане Пятидесятнические церкви

Свидетели Иеговы Адвентисты седьмого дня

Лютеранские церкви Миннониты

Методистская церковь Пресвитерианская церковь

Вайшнавы Вера Бахай

Харизматические церкви



Издательский дом «Среда» 
 

12     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Тем не менее, ряд исследователей во многом небезосновательно подвергает 

сомнению глубинность изменений, затронувших религиозную жизнь страны в 

рассматриваемые нами хронологические рамки, и апеллирует к тому, что ее ре-

витализация затронула лишь внешнюю сторону жизни общества, в то время как 

из жителей России, считающих себя православными христианами, лишь малая 

часть верит в жизнь после смерти и Христово Воскресение, а также строго со-

блюдает все церковные предписания [10, с. 12]. С этой точки зрения, аналогичная 

ситуация сложилась и с исламом, однако течение двух чеченских войн иллюстри-

рует, что пассивная вера может быть достаточно быстро трансформирована в ра-

дикальную благодаря, с одной стороны, простоте учения и высокой степени его 

адаптируемости к конкретной конъюнктуре, а с другой – детализированной ре-

гламентации всех сторон жизни, предлагающей видимую стабильность в непред-

сказуемых обстоятельствах. 

Один из основных вызовов, ныне стоящих перед Русской Православной 

Церковью, связан с адаптацией древнеславянско-византийской традиции к совре-

менным социокультурным реалиям, характеризующимся общим кризисом рели-

гиозного сознания и теологической мысли. Столкнувшись с аналогичной пробле-

мой, по достаточно нестандартному пути пошли протестантские церкви, бого-

служения в которых, как известно, ведутся практически на разговорном языке, а 

проповедь больше напоминает выступление оратора. 

Еще одной проблемой ныне остается высокая степень политизированности 

духовных институтов России, в том числе Русской Православной Церкви. В по-

следнем десятилетии прошлого столетия в нашей стране действовали даже рели-

гиозные политические партии, принявшие участие в выборах в Государственную 

Думу 1995 г. Однако, в отличие от ряда зарубежных государств, например, Гер-

мании с ее Христианско-демократическим союзом и Христианско-социальным 

союзом, им не удалось получить необходимое количество голосов избирателей, 

пройти в парламент и «завоевать» прочное место в политикуме России. Наиболь-

ший, но все равно недостаточный успех, тогда получили две религиозные пар-

тии – общероссийское мусульманское общественное движение «Нур» (0,5%) и 



Publishing house "Sreda" 
 

13 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

российское христианское демократическое движение «Христианско-демократи-

ческий союз» (0,28%) [2, с. 21]. Несмотря, однако, на провал попыток религиоз-

ных движений добиться политической и законодательной субъектности напря-

мую, отметим, что им удалось добиться ее опосредованно – как нами было отме-

чено ранее, взаимодействие действующей власти с духовными организациями, 

не только православными, имеет тенденцию к укреплению и углублению. Вопрос 

об этической «правильности» или «неправильности» такого социополитического 

факта мы оставим вне рамок этой статьи. 

На процесс возрождения православия в современной России повлиял и про-

должает оказывать влияние широкий и разнородный спектр факторов. Выделим 

и охарактеризуем три основные группы: политическую, социокультурную и эко-

номическую. 

В группе политических факторов особое место занимает распад Советского 

Союза и последующий запрет в Российской Федерации государственной идеоло-

гии. В этой связи, создавшийся «идеологический вакуум» был частично заполнен 

возвращением к ряду традиционных ценностей, особое место среди которых за-

нимает религиозная аксиология. Констатацией и своеобразной мерой закрепле-

ния сложившейся в обществе новой реальности стала легализация и государ-

ственная поддержка религии. В частности, законодательное закрепление сво-

боды совести, передача Русской Православной Церкви тысяч объектов имуще-

ства, а также участие высших должностных лиц государства в церковных празд-

никах и обрядах послужило одним из ключевых факторов возрождения право-

славия в современной России. Наряду с этим, благоприятный фон для развития 

православия ныне создан благодаря использованию его отдельных элементов в 

качестве составных частей столпов российской государственности, что закреп-

лено в Указе Президента России от 09 ноября 2022 г. №809 «Об утверждении Ос-

нов государственной политики по сохранению и укреплению традиционных рос-

сийских духовно-нравственных ценностей». В частности, пункт 6 этого доку-

мента напрямую провозглашает христианство, наряду с исламом, буддизмом, 

иудаизмом и другими религиями, неотъемлемой частью российского 



Издательский дом «Среда» 
 

14     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

исторического и духовного наследия [17]. Там же подчеркивается, что оно ока-

зало значительное влияние на формирование традиционных ценностей, общих 

для всех групп граждан – как верующих, так и атеистов. Утвержденные Указом 

ценности, такие как жизнь, достоинство, права и свободы человека, патриотизм, 

гражданственность, служение Отечеству и ответственность за его судьбу, высо-

кие нравственные идеалы, крепкая семья, созидательный труд, приоритет духов-

ного над материальным, гуманизм, милосердие, справедливость, коллективизм, 

взаимопомощь и взаимоуважение, историческая память и преемственность поко-

лений, единство народов России, лежат в основе православного вероучения и 

обуславливают высокую степень поддержки его институтов со стороны государ-

ства. Важно упомянуть и о широком и многоаспектном взаимодействии Русской 

Православной Церкви с государственными институтами в образовательной, во-

енной и культурной сферах, а также в сфере социальной политики. Например, 

оно находит проявление в проведении священнослужителями различных курсов 

и внеклассных занятий в учреждениях среднего и высшего образования [8, 

с. 142], деятельности специализированных духовных учебных заведений, при-

суждении соискателям ученых степеней в области богословия, деятельности во-

енных священников в рядах воинских частей и соединений Вооруженных сил 

Российской Федерации. 

Заметное и существенное влияние на процесс возрождения православия в 

рассматриваемый хронологический промежуток оказал и ряд социокультурных 

факторов. Так, после распада Советского Союза и краха десятилетиями выстра-

иваемого идеологического конструкта сотни тысяч граждан России и бывших со-

юзных республик находились в поиске новых смысловых опор. Многие из них 

нашли новую основу в православии, тесно связанном с историей и культурой 

России и предшествовавших ей политий. В свою очередь, на фоне многочислен-

ных общественных потрясений, связанных с событиями последнего десятилетия 

XX в., беспрецедентного роста преступности, коррупции и этнической нетерпи-

мости, обострилась потребность общества в четких и устойчивых моральных 

ориентирах, которые и были предложены Церковью. Нельзя обойти стороной и 



Publishing house "Sreda" 
 

15 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

одну из важнейших функций любой религии – компенсаторную. Так, в условиях 

экономической нестабильности, социальной незащищенности и психологиче-

ского дискомфорта, религия становилась источником утешения, надежды, чув-

ства общности и поддержки. К этому же времени относится опубликование мно-

гочисленных источниковых данных, раскрывших для общества масштабы гоне-

ний на Церковь в советский период, что способствовало росту сочувствия к ней 

и уважения к ее стойкости, а также стремлению восстановить историческую 

справедливость. Отметим и общий рост интереса общества к изучению истоков 

русской культуры, которое немыслимо без обращения к православию, его искус-

ству, архитектуре, литературе и философии. Наконец, для многих россиян право-

славие стало восприниматься в качестве неотторжимой части их этнической 

идентичности, «русскости». 

В числе экономических факторов выделим прежде всего рост частного ка-

питала как следствие процесса приватизации, и последующий рост объемов бла-

готворительной помощи. Это привело к расширению возможностей финансиро-

вания церковных проектов – прежде всего восстановления пострадавших в ми-

нувшие десятилетия святынь и строительство новых сооружений. Стабилизация 

же экономики в первом десятилетии XXI в. позволила как государству, так и част-

ным лицам, направлять значительные объемы материальных ресурсов на возрож-

дение религиозных объектов. 

Таким образом, следует констатировать, что на рубеже XX–XXI веков Рос-

сия «пережила» беспрецедентный социокультурный и духовный сдвиг, ознаме-

новавшийся ревитализацией православия после семи десятилетий государствен-

ного атеизма и непримиримых гонений. Анализ предпосылок, факторов и дина-

мики этого процесса позволяет сделать ряд принципиальных выводов. Прежде 

всего, следует отметить, что предпосылки возрождения носили многоаспектный 

характер. С одной стороны, свое выражение нашла глубинная историческая 

народная память о тысячелетней православной традиции, которая, несмотря на 

все попытки искоренения, сохранялась в семейных преданиях, народной куль-

туре и элементах бытового мировоззрения. С другой стороны, системный кризис 



Издательский дом «Среда» 
 

16     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

советской идеологии и крах коммунистического проекта оставили неизмеримый 

духовный вакуум, который было необходимо заполнить новыми смыслами и цен-

ностями. К факторам же, запустившим и поддержавшим динамику возрождения 

православной религиозности, можно отнести: усилившуюся в условиях перехода 

к рыночной экономике потребность в психологическом утешении, в предсказа-

ниях будущего; потребность в возвращении в русло культурно-исторической пре-

емственности развития и национальной самоидентификации; свободу религиоз-

ной пропаганды и открытость источников религиозных знаний; потребность но-

вых политических властей в поддержке широкими кругами населения; разруше-

ние сферы социальной помощи, обострившее потребность в духовной и матери-

альной поддержке, в утешении. Динамика возрождения характеризовалась не 

меньшей неравномерностью и сложностью. Начальный этап, который может 

быть условно ограничен хронологическими рамками второй половины 1980-х-

середины 1990-х, ознаменовался бурным ростом численности различных рели-

гиозных организаций. Более поздние этапы, напротив, отмечены углублением 

институционализации, качественным развитием социального и миссионерского 

служения, а также появлением новых вызовов: например, проблем воцерковле-

ния «номинальных верующих», поиска подходов к взаимодействию с государ-

ством, формирования баланса между традициями и современностью. В настоя-

щее время православие в России не просто возрождено – оно стало значимым 

актором общественной жизни, системообразующим элементом культурного 

ландшафта и важным фактором формирования национальной идентичности. 

Список литературы 

1. Бергер П. Религиозный опыт и традиция / П. Бергер // Религия и обще-

ство: хрестоматия по социологии религии / сост. В.И. Гараджа, Е.Д. Руткевич. – 

М.: Аспект Пресс, 1996. – 363 с. 

2. Будилова Е.В. Электораты ведущих партий и движений на выборах 

1995 г. (Многомерно-статистический анализ) / Е.В. Будилова, Л.А. Гордон, А.Т. 

Терехин // Мониторинг общественного мнения: экономические и социальные пе-

ремены. – 1996. – №2. – С. 18–24. EDN HUCUZZ 



Publishing house "Sreda" 
 

17 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

3. Евдокимова Л.С. Процесс возвращения религиозным организациям иму-

щества культового назначения в России (конец 80-х – начало 90-х годов ХХ 

века) / Л.С. Евдокимова // Magistra Vitae. – 2009. – №37. – С. 151–154. 

4. Закон РСФСР от 25.10.1990 №267-1 «О свободе вероисповеданий // СПС 

КонсультантПлюс: сайт [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

https://www.consultant.ru/document/cons_doc_LAW_3953/ (дата обращения: 

26.12.2025). 

5. Казимиров М.С. Возрождение православия в Алатырском районе Чува-

шии в конце XX – начале XXI в. / М.С. Казимиров // Актуальные вопросы архео-

логии, этнографии и истории: сборник материалов IV Всеросс. науч. конф. (Че-

боксары, 21 нояб. 2025 г.). – Чебоксары: Среда, 2025. – С. 43–48. DOI 10.31483/r-

151810. EDN WRNIRC 

6. Кашеваров А.Н. Государственно-церковные отношения в период «Пере-

стройки» 1985–1991 гг. / А.Н. Кашеваров // Terra Linguistica. №1. 2015. С. 109–

115. DOI 10.5862/JHSS.215.14. EDN TNIKSL 

7. Котельников Г.А. Концептуальные модели взаимодействия светской и ре-

лигиозной культур / Г.А. Котельников, С.Д. Лебедев // Социологические исследо-

вания. – 2004. – №5. – С. 121–129. EDN OWVXQD 

8. Лебедев С.Д. Две культуры: религия в российском светском образовании 

на рубеже XX–XXI веков: монография / С.Д. Лебедев. – Белгород: Изд-во БелГУ, 

2005. – 250 с. EDN QVMURN 

9. Лебедев С.Д. Религиозный ренессанс: к демифологизации понятия / С.Д. 

Лебедев // Социологический журнал. – 2007. – №2. – С. 24–35. EDN PCVZOH 

10. Лопаткин Р. Конфессиональное пространство России: глазами социо-

лога / Р. Лопаткин // Религия и право. – 2001. – №4. – С. 10–14. 

11. Осипов Г.В. Православная церковь современной России в системе граж-

данского общества / Г.В. Осипов, Д.В. Аверьянова // Социум и власть. – 2019. – 

№3. – С. 15–29. DOI 10.22394/1996-0522-2019-3-15-29. EDN VUGDNJ 



Издательский дом «Среда» 
 

18     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

12. Религии народов современной России: словарь / редкол.: М.П. Мчедлов 

(отв. ред.), Ю.И. Аверьянов, В.Н. Басилов [и др.]. – 2-е изд., испр. и доп. – М.: 

Республика, 2002. – 624 с. 

13. Русская Православная Церковь в советское время (1917–1991): матери-

алы и документы по истории отношений между государством и Церковью / сост. 

Г. Штриккер. – Кн. 2. – М.: Пропилеи, 1995. – 464 с. 

14. Степанова Е.А. Теории секуляризации в «Проекте модерна»: возможно-

сти и границы / Е.А. Степанова // Антиномии. – 2009. – №9. – С. 54–73. EDN 

MTWDUN 

15. Таймасов Л. А. Некоторые особенности возрождения православия в Чу-

вашии на рубеже XX–XXI вв. // Феномен глобализации и проблемы социокуль-

турного многообразия в современном мире: сборник материалов Международ-

ной заочной научно-практической конференции (2 марта 2017 г.) / под общ. ред. 

Е. М. Михайловой, Н. А. Подкиной. – Чебоксары: ЧКИ РУК, 2017. – С. 82–89. 

EDN ZNZVZP 

16. Тимощук Е.А. Социокультурная феноменология Питера Бергера / Е.А. 

Тимощук // NOMOTHETIKA: Философия. Социология. Право. – 2020. – №4. – 

С. 704–710. DOI 10.18413/2712-746X-2020-45-4-704-710. EDN FUJAPJ 

17. Указ Президента Российской Федерации от 09.11.2022 г. №809 // Инфор-

мационно-правовой портал Гарант: сайт [Электронный ресурс]. – Режим до-

ступа: 

https://www.garant.ru/products/ipo/prime/doc/405579061/?ysclid=mjsqpkoczh35073

2422 (дата обращения: 21.12.2025). 

18. Фурман Д.Е. Религиозная стабилизация: отношение к религии в совре-

менной России / Д.Е. Фурман, К. Каариайнен // Свободная мысль – XXI. – 

2003. – №7. – С. 19–31. 

19. Хрулева И.Ю. Религиозная полемика эпохи первого «Великого пробуж-

дения» в британской Америке и создание колледжа Нью-Джерси (1746) / 



Publishing house "Sreda" 
 

19 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

И.Ю. Хрулева, О.А. Мохова // Вестник Московского университета. Серия 8. Ис-

тория. – 2019. – №4. – С. 18–35. EDN RUKZOK 

 

Казимиров Максим Сергеевич – аспирант ФГБОУ ВО «Чувашский госу-

дарственный университет им. И.Н. Ульянова», Чебоксары, Россия. 

 

 


