
Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Алхоева Макка Муратовна 

студентка 

Научный руководитель 

Кокорхоева Дугурхан Султангиреевна 

канд. ист. наук, доцент, профессор 

ФГБОУ ВО «Ингушский государственный университет» 

г. Магас, Республика Ингушетия 

БАШНИ И ТРАДИЦИИ ИНГУШЕЙ 

Аннотация: в статье рассматривается феномен ингушской башенной 

культуры как целостного явления, интегрирующего архитектурные достиже-

ния, социальные институты, правовые и этические нормы, а также религиозно-

мифологические представления ингушского народа. На основе анализа архитек-

турных особенностей, типологии сооружений и данных этнографических иссле-

дований доказывается, что башенный комплекс не является лишь оборони-

тельно-жилым ансамблем, но представляет собой сакрализованное простран-

ство, материальное воплощение «Эздела» – традиционного кодекса чести ингу-

шей. 

Ключевые слова: ингушские башни, башенная культура, архитектура, эздел, 

Джейрахское ущелье, сакральная топография, родовая организация, культурное 

наследие. 

Башенная культура Ингушетии, сконцентрированная в суровых и величе-

ственных ландшафтах Джейрахско-Ассинской котловины, представляет собой 

уникальный феномен, не имеющий прямых аналогов в мировом зодчестве. Эти 

каменные стражи, вознесшиеся к небу на протяжении позднего Средневековья 

(XIV–XVII вв.), являются не просто молчаливыми свидетелями прошлого, но и 

ключевым кодом для понимания всей социокультурной системы ингушского 

народа. Архитектурный ансамбль, включающий боевые («вӀов»), полубоевые и 

жилые башни («гӀала»), а также сложноорганизованные склеповые некрополи и 

святилища, формирует целостную среду, где материальная культура нерастор-

жимо слита с духовными и социальными практиками [1, с. 54]. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Актуальность данного исследования обусловлена несколькими факторами. 

Во-первых, в современном научном дискурсе наблюдается переход от сугубо ар-

хитектуроведческого изучения башен к комплексному междисциплинарному 

подходу, интегрирующему методы археологии, этнологии, социологии и культур-

ной антропологии. Во-вторых, в условиях глобализации и стирания культурных 

границ обращение к таким фундаментальным основам этнической идентичности, 

каким является башенная культура, приобретает особое значение для сохранения 

национального самосознания ингушей. Наконец, включение Джейрахско-Ассин-

ской котловины в список объектов-кандидатов Всемирного наследия ЮНЕСКО 

повышает интерес международного академического сообщества к данному фе-

номену, требуют его глубокого концептуального осмысления. 

Историография вопроса долгое время развивалась в рамках описательного 

подхода, фокусируясь на классификации типов построек и их обмеров 

(труды В.И. Марковина, Л.П. Семенова). Однако в последние десятилетия наме-

чена четкая тенденция на исследование башен как символического языка тради-

ционной культуры. Работы ингушских ученых, таких как Н.Д. Кодзоева, 

Д.Ю. Чахкиева, З.М.-Т. Дзараховой, убедительно доказывают, что башня была не 

просто «домом-крепостью», но и юридическим актом, маркером социального 

статуса, сакральным центром рода и материализованной философией «Эздела» – 

этического кодекса чести [2, с. 287]. 

Несмотря на значительные достижения в отечественной науке, в полной 

мере еще не преодолена определенная изолированность исследований от широ-

кого круга зарубежных компаративистских работ, посвященных феномену «tower 

cultures» в Средиземноморье, на Ближнем Востоке и в других регионах мира. В 

этом контексте обращение к трудам иностранных авторов, таких как Р. Шефер и 

М. Гаммер, которые анализируют социальную организацию вайнахов в контексте 

конфликтологии и политической истории, а также В.А. Шнирельмана, исследу-

ющего мифологизацию прошлого, позволяет вывести изучение ингушских ба-

шен на новый, теоретический уровень [3, с. 179]. 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Целью статьи является комплексный анализ ингушских башен как системо-

образующего элемента традиционной культуры, выступающего в единстве своих 

утилитарных, социально-организационных, правовых, этических и сакральных 

функций. Для достижения данной цели ставятся следующие задачи. 

1. Проанализировать архитектурный канон и типологию башенных соору-

жений, выявив их символическое значение. 

2. Раскрыть роль башенного комплекса как ядра социальной организации и 

правового регулирования в ингушском обществе. 

3. Проследить взаимосвязь между архитектурной формой и этико-философ-

ской системой «Эздел». 

4. Рассмотреть башни в контексте религиозно-мифологических представле-

ний и культа предков, определявших сакральную топографию региона. 

Таким образом, данное исследование стремится преодолеть узкоотраслевые 

рамки и представить башенную культуру Ингушетии как целостный, живой ор-

ганизм, чьи камни доносят до нас не только мастерство древних зодчих, но и ос-

новы мировоззрения целого народа. 

Сконцентрированные преимущественно в Джейрахско-Ассинской котло-

вине, башенные комплексы насчитывают сотни сооружений, создававшихся с 

раннего Средневековья вплоть до позднего Средневековья (XIV–XVII вв.). Од-

нако их научное значение выходит далеко за рамки истории зодчества. Башни 

ингушей – это концентрированное выражение их мировоззрения, социального 

устройства и духовных идеалов [4, с. 512]. 

Архитектура ингушских башен отличается строгим каноном, отточенным до 

совершенства. Выделяются три основных типа сооружений, составляющих еди-

ный комплекс. 

1. Боевые башни («вӀов»). Ингушская боевая башня является выдающимся 

примером традиционной архитектуры Кавказа, отличающейся своей простотой, 

функциональностью и символическим значением. Эти башни – настоящая гор-

дость Ингушетии, уникальный способ защиты, который формировался веками и 

воплощает стойкость и отвагу местного народа. 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Боевые башни, или «вӀов», были сердцем обороны: они укрывали жителей 

от вражеских набегов, прятали ценности и становились крепостью для финаль-

ного отпора. Помимо практической роли, они несли глубокий смысл – символи-

зировали мощь и свободу ингушей, укрепляя их традиции и единство. 

По форме башни квадратные или прямоугольные у основания, они плавно 

сужаются вверх, достигая 30 метров в высоту. Стены толщиной до двух метров 

внизу (тоньше наверху) сложены из местного камня – гранита или песчаника – с 

известковым раствором, что делает их невероятно крепкими и долговечными. 

Обычно в башне пять уровней, хотя бывают и с четырьмя или шестью. Ниж-

ний этаж – для запасов еды и оружия, средние – для жизни и сна, четвертый – для 

еды и отдыха, а верхний – смотровая точка с бойницами для защиты. Этажи раз-

делены деревянными полами на каменных опорах, создавая уютное, но непри-

ступное пространство. 

На самом верху башни добавляют конусную крышу с ступенями – «цӀув», 

которая заканчивается специальным замковым камнем «тӀох». Этот штрих не 

просто декоративный: он знаменует конец стройки, как точка в важном деле. 

Строители отмечали момент особым обрядом – с молитвами и даже жертвами, 

чтобы духи благословили дом на века. 

Одна из хитростей этих башен – машикули, те самые навесные балконы, от-

куда удобно стрелять вниз на врагов, не подставляясь под ответный огонь. А ещё 

там узкие оконца-амбразуры на верхних ярусах для прицельной обороны и тай-

ные проходы к соседним домам – на всякий случай, если придётся отступать. 

Постройка такой башни становилась настоящим праздником для семьи и 

всего аула: начинали с молитвы, чтобы всё шло гладко, а после завершения воз-

ведения крыши устраивались праздничные застолья с угощениями и танцами. 

Это было не просто строительство, а способ сплотить людей. 

Сейчас многие из этих башен разрушены и стоят в руинах, но в Ингушетии 

их берегут: некоторые отреставрировали, превратили в музеи или места для ту-

ристов. Власти республики активно работает над сохранением и популяризацией 

этого уникального культурного наследия. 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

В итоге, эти боевые башни Ингушетии – гораздо больше, чем просто древние 

строения: они как живые символы духа народа, его корней и гордости. Разбираясь 

в них, мы глубже вникаем в повседневную жизнь и традиции предков, а заодно вос-

хищаемся талантом тех мастеров, что возводили их столетия назад [5, с. 71]. 

2. Полубоевые башни. Полубоевые башни Ингушетии – это удивительное 

сочетание уюта и силы: они как дома, где можно жить спокойно, но в миг опас-

ности превращаются в надежный щит. Эти строения стоят между простыми жи-

лищами и суровыми боевыми крепостями, давая людям комфорт в повседневно-

сти и защиту, когда надвигается беда. 

Они выделяются широким основанием и плоской крышей-террасой – 

«тхов», которую использовали и для отдыха, и как дополнительную комнату на 

воздухе, и для наблюдения за округой. Фасады часто украшали простыми, но 

изящными деталями – карнизами или рамками вокруг окон, чтобы дом выглядел 

не только крепким, но и красивым. Строили их из больших местных камней, 

скрепленных известкой, – так получалась вещь на века, выдерживающая бури и 

время. 

Главное в этих башнях – баланс между жизнью и обороной: в тихие дни они 

просто теплые дома с очагами («турк») и скромной мебелью, где семья собира-

ется за столом. Но если наблюдалась угроза, жители баррикадировались – засовы 

на дверях, решетки на окнах, – и башня становилась неприступной. 

Внутри всё продумано до мелочей: обычно два-три этажа, разделенные де-

ревянными полами. Нижний – для хранения припасов и работы руками, сред-

ний – кухня с едой и общим столом, верхний – тихий уголок для сна и отдыха. 

Мебели минимум, чтобы места хватало и двигаться было легко в этих уютных, 

но тесных пространствах. 

Яркий пример такой полубоевой башни – в селе Эрзи, в Джейрахском рай-

оне Ингушетии: она поражает своим необычным видом и почти нетронутой внут-

ренней отделкой. Ещё одна – в Ушкалое, недалеко от границы с Грузией; хоть она 

и сильно пострадала от времени, но даже в руинах показывает, как выглядели эти 

дома внутри и снаружи. 



Publishing house "Sreda" 
 

7 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

3. Жилые башни («гӀала»). Жилые башни Ингушетии, или «гӀала», – это 

сердце повседневной жизни, где переплетаются традиции, защита и семейные 

узы. Они не просто дома, а отражение того, как ингуши жили в гармонии с при-

родой, уважая её и черпая из неё силы. 

Эти «небоскрёбы» – двух- или трёхэтажные каменные домики высотой 10–

12 метров, с плоской крышей, аккуратно покрытой глиной. У основания они 

квадратные или прямоугольные, а кверху плавно сужаются, напоминая усечён-

ную пирамиду – просто и красиво. 

Башни строили для жизни, из грубо обтёсанных камней, без лишних укра-

шений: главное – чтобы семья поскорее переехала и обжилась. 

Нижний этаж – кладовая для еды, инструментов, плюс уголок для работы и 

хранения всякого. Средний – кухня и место за общим столом, где семья собира-

лась на еду и разговоры. Верхний – спальня с гостевым уголком, для сна и приёма 

родни. 

Каждая семья жила в своей башне, и это сплачивало всех: старшие делились 

с молодыми мудростью, правилами жизни, чтобы в ауле царил мир. Женщины 

вели дом, растили детей, наводили уют, а мужчины стерегли безопасность и за-

ботились о хозяйстве. 

Выбор места для башни – дело серьёзное, почти священное: смотрели на 

воду поблизости, плодородную землю и соседей, чтобы все были вместе. Начи-

нали стройку с молитвы, а заканчивали благодарностью богам за удачу и благо-

получие. 

Мастер-строитель, или «пхьарч», был настоящим художником: секреты ка-

менной кладки и планировки передавались по наследству, и его уважали как рав-

ного старейшинам. Каждая башня рождалась как чудо, с благословением свыше. 

Сегодня мастера всё ещё разбирают эти башни, видя в них корни современ-

ной архитектуры и планировки сёл. Многие отреставрированы, открыты музеи – 

туда стекаются туристы и исследователи. Башни – воплощение древности ингуш-

ской материальной культуры и олицетворение красоты. 



Издательский дом «Среда» 
 

8     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Башенный комплекс в Ингушетии представляет собой центральное звено со-

циальной структуры и организационной модели традиционного ингушского об-

щества. Башни являлись не просто строительными сооружениями, а символами 

власти, престижа и принадлежности к определенному роду или фамилии (тейпу) 

[6, с. 44]. 

Башенный комплекс представлял собой совокупность разных типов по-

строек, каждая из которых играла определенную роль в функционировании об-

щества. Боевые башни охраняли территорию и обеспечивали защиту от внешнего 

врага, жилые башни служили домом и хранилищем имущества, а хозяйственные 

постройки обеспечивали жизнедеятельность общины. 

Отдельно башне соответствовал определенный род или фамилия, и наличие 

собственной башни являлось признаком полной гражданской и политической 

свободы. Если башня рушилась или пропадала – это был удар по всему роду: те-

ряли вес в ауле, право слова на советах. Владеть ею значило быть полноправным, 

влиять на дела общины, как равный среди равных. 

В каждом таком башенном «посёлке» существовал свой уклад – старые обы-

чаи и законы. Глава семьи следил за всем: от быта до обороны, а решения ковали 

вместе, в кругу, с разговорами и согласием всех, чтобы никто не чувствовал себя 

в стороне. 

Для ингушей башня – не просто стены, а душа рода, его сплочённость и 

мощь. Гордились своим домом, он показывал, что клан на ногах, успешен и кре-

пок. Фраза «иметь свою башню» до сих пор значит быть настоящим, с правами и 

ответственностью в народе. 

Хоть мир изменился, эти ценности живы: башни всё так же в почёте. Старые 

реставрируют, делают музеями или местами для гостей – чтобы память не угасла, 

а молодые узнавали о корнях и истории своего края. Регулятор социальных отно-

шений. Высота и замысловатость ингушских башен напрямую отражали место 

рода в общей иерархии – кто богаче, влиятельнее, тем и башня круче. А система 

взаимного уважения и зависимости между соседями держала всё в балансе: по-

могала гасить ссоры и сохранять мир в ауле, чтобы жизнь текла ровно. 



Publishing house "Sreda" 
 

9 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Башня высотой служила визиткой статуса – чем она выше, тем больше по-

чтения к хозяевам. Конечно, на это уходили силы и ресурсы: камни, рабочие руки, 

умелые мастера, – не каждый мог себе позволить такую махину. 

Но даже с деньгами нельзя было просто так затмить соседей: правила стояли 

горой. По законам гостеприимства и уважения, башню не строили выше, чем у 

ближайшего родича, без их согласия. Нарушил – жди беды, от споров до настоя-

щей драки. 

Такое правило держало силы в равновесии, не давая одному клану задавить 

других. Перед стройкой всё обсуждали с роднёй и соседями, чтобы новая башня 

вписывалась в общую картину. Если кто-то был против – высоту урезали или 

останавливали строительство, иначе конфликт. 

Такие обычаи создавали атмосферу доверия: кланы уживались мирно, без 

обид и неравенства. Благодаря им ингушское общество оставалось сплочённым, 

с порядком и согласием на первом месте. 

Эти традиции стройки башен сильно повлияли на весь уклад жизни: они ми-

рили разногласия, держали порядок и формировали самоуправление, где каждый 

знал своё место и уважал чужое. 

Кровная месть («цӀи») и примирение. Башня стояла в эпицентре кровной 

вражды – отсюда начиналась месть и здесь же она завершалась. Ритуал мира 

между враждующими родами часто проходил у подножия такой башни, где стар-

шины могли сесть и найти общий язык [7, с. 248]. 

Башня служила как живой документ – подтверждала положение рода и по-

могала держать социальный уклад в равновесии, не давая хаосу разрастись. 

В основе всего ингушского уклада лежит «Эздел» – это набор нравственных 

правил, где на первом месте честь («сий»), совесть («наьна саг»), уважение 

(«хьаьнал»), отвага и благородство. Башни воплощают этот кодекс в камне, делая 

его видимым и осязаемым. 

Строгость и простота боевой башни – как зеркало внутренней силы: собран-

ность, дисциплина и готовность отдать всё за своё. 



Издательский дом «Среда» 
 

10     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Её устремлённость ввысь, к небу, – символ связи с высшим («Дела»), тяги к ду-

ховному росту и вечным ценностям. Крепкая кладка – это верность обещаниям, 

нерушимым клятвам и союзам. А то, как башни вписываются в горы, не споря с при-

родой, показывает: человек и мир вокруг – едины, в гармонии и уважении [8, с. 384]. 

Башня учила жить по-настоящему: смотреть вдаль, думать глубоко и дер-

жать осанку – это и есть суть «Эздела». До того, как пришёл ислам, ингуши ве-

рили в сложный мир духов, где предки – «кашамаш» – на первом месте. Башня 

становилась их живым памятником, нитью к корням. 

Сакральная топография. Башенные поселения ставили в особых местах – с 

сильной энергией, по ингушским поверьям, рядом со святилищами («сиелинг»), 

где чтили богов вроде Ткъа, Галь-Ерд или Мяьли-Ерд [9, с. 204]. 

Надгробные стелы («чурт»). У башен часто хоронили предков, и их стелы 

повторяли форму крыши – как ступеньки в небо, мост между мирами живых и 

мёртвых. 

Солярная и астральная символика. Замковый камень, спирали и солнечные 

знаки на стенах – эхо древних верований о космосе и звёздах, задолго до ислама 

[10, с. 109]. 

У ингушей гостеприимство («хьоахалерахь») и куначество были основой 

всего. Принять гостя – святое дело: хозяин выкладывался на полную, с заботой и 

почтением, особенно если чужак в первый раз. 

В каждой «гӀала» была особая комната – «хьаша цӀа», только для гостей, 

неприкосновенная, как храм. Даже посреди вражды или мести гость в безопас-

ности: его не трогают, это закон. 

Правила просты, но железные: встречай всех с теплом, без разницы кто они, 

охраняй от бед, давай лучшее – еду, ночлег, уважение. Эти обычаи жили в песнях 

и рассказах, переходя от отцов к сыновьям. 

Куначество – это «брат по духу»: крепкая дружба, рождённая из долгих 

встреч, между людьми или целыми родами. Кунаки клялись в помощи, защите, 

мирили в спорах – как родные. 



Publishing house "Sreda" 
 

11 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Это сплачивало всех: кланы, аулы, даже разные народы – в сеть доверия и 

поддержки. 

Гостеприимство стояло выше всего, даже мести: если враг в твоём доме, ты 

его щитишь, хоть он и убил твоего брата. Так ингуши показывали честь и силу 

духа. 

Этот принцип впитался в их кодекс – честь, мораль, – делая гостеприимство 

самой яркой чертой ингушского характера. Институт гостеприимства и куначе-

ства сыграл значительную роль в формировании культурных и этических норм, 

содействуя миру и сотрудничеству между отдельными группами и народами. 

Заключение 

Таким образом, башенный комплекс был не просто местом жительства, а са-

кральным центром рода, где переплетались миры живых и мертвых, людей и бо-

гов. 

Проведенное исследование позволяет утверждать, что ингушские башни и 

традиции ингушей представляют собой диалектическое единство формы и содер-

жания. Архитектурный канон башен не был произвольным; он детерминиро-

вался всей системой социокультурных регуляторов: правовых норм, этических 

принципов («Эздел»), религиозных верований и родовой организации [11, с.180]. 

Башня была одновременно и крепостью, и жилищем, и храмом, и символом. 

Она формировала особый тип личности – свободного, ответственного и гордого 

человека, чье достоинство было заключено не только в оружии, но и в камне, 

вознесенном к небу. Традиции, породившие башенную культуру, оказались 

настолько жизнестойкими, что даже после исламизации и трагических событий 

XX века башни остаются для ингушей не просто памятниками старины, а крае-

угольным камнем национальной идентичности, зримым воплощением духа пред-

ков и вечным ориентиром на пути сохранения своего культурного кода. 

Список литературы 

1. Албогачиева М.С-Г. Многоликое прошлое ингушей / М.С-Г. Албогачи-

ева. – СПб., 1999. – 54 с. 



Издательский дом «Среда» 
 

12     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

2. Дзарахова З.М.-Т. Культура ингушского жилища: башенная архитектура и 

этикет / З.М.-Т. Дзарахова. – Ростов н/Д.: Изд-во ЮНЦ РАН, 2015. – 320 с. 

3. Дзарахов Р.А. Башенная архитектура Ингушетии: генезис, эволюция, се-

мантика: дис. канд. архитектуры / Р.А. Дзарахов. – М., 2019. – 179 с. 

4. Кодзоев Н.Д. История ингушского народа с древнейших времен до конца 

XIX века / Н.Д. Кодзоев. – Магас: Кеп, 2020. – 512 с. 

5. Крупнов Е.И. Средневековая Ингушетия / Е.И. Крупнов. – М.: Наука, 

1971. – 71 с. EDN WERQKF 

6. Крупнов Е.И. О чем говорят памятники материальной культуры Чечено-

Ингушетии / Е.И. Крупнов. – Грозный, 1962. – 44 с. 

7. Марковин В.И. Дольмены Западного Кавказа / В.И. Марковин. – М.: 

Наука, 1982. – 248 с. 

8. Мартазанов А.М. Ингушетия: страна башен и легенд. Архитектура и эт-

нография горной Ингушетии / А.М. Мартазанов. – М.: Товарищество научных 

изданий КМК, 2018. – 384 с. 

9. Мартазанов А.М. Традиционная материальная культура ингушей (XIX – 

начало XX в.): дис. ... д-ра ист. наук / А.М. Мартазанов. – М., 2016. – 204 с. 

10. Мужухоев М.Б. Ингуши / М.Б. Мужухоев. – Саратов, 1995. – 109 с. 

11. Семенов Л.П. Башни Дагестана: типы, конструкции, историко-культур-

ные особенности / Л.П. Семенов. – Махачкала: Дагучпедгиз, 1994. – 180 с. 


