
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Кугай Александр Иванович 

д-р филос. наук, профессор 

Северо-Западный институт управления  

ФГБОУ ВО «Российская академия народного хозяйства  

и государственной службы при Президенте РФ» 

г. Санкт-Петербург 

ФИЛОСОФСКИЕ ОСНОВАНИЯ ЭКОСИСТЕМНОГО МЫШЛЕНИЯ 

Аннотация: в статье продемонстрировано, что мышление, которое вклю-

чено в экосистему, основано на радикальной хайдеггеровской переформулировке 

интерпретации и значения экологии. Акцент в формировании экосистемного 

мышления делается на вовлеченности в природу, а не на отстраненном наблю-

дении за нею. Автор отмечает, что природа вовлеченности является активным 

интерпретативным включением через дискурс; такой подход помогает людям 

исследовать природу как живую реальность, а не наблюдать или описывать ее 

объективным образом. 

Ключевые слова: экосистемное мышление, субъект, природа, дискурс, фи-

лософия. 

От Декарта до Гуссерля люди рассматривались в основном и прежде всего, 

как субъекты в мире объектов, где главными заботами были природа восприятия 

и знания. Хайдеггер придерживался мнения, что эта перспектива возникает 

только как вторичный уровень заботы и что необходимо рассмотреть более фун-

даментальные и характерные черты. Следуя феноменологическому подходу Гус-

серля, позволяющему вещам показывать себя такими, какие они есть, а не как 

пример той или иной теории, Хайдеггер [3] обнаружил, что люди в своей повсе-

дневной деятельности не относятся к вещам как субъекты, относящиеся к объек-

там: в наших наиболее характерных способах бытия мы не являемся субъектами, 

зрителями, наблюдателями, отделенными невидимым зеркальным стеклом от 

мира объектов, в котором мы находимся. Мы не оторваны от внешней реально-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

сти, которая находится «там», пытаясь получить знание о ней как о чем-то кате-

горически отличном от нас, и пытаясь соотнестись с ней. Напротив, мы являемся 

неотъемлемой частью всего этого, и с самого начала мы находимся среди всего 

этого, находясь в нем, справляясь с ним [9, с. 258]. В системном плане это пере-

водится в точку зрения, что человеческие системы не могут рассматриваться как 

независимо существующие объективные реальности. Такая точка зрения была 

отождествлена с наивным реализмом, который определяет подход классической 

науки, технологии и инженерии. Однако также важно подчеркнуть, что Хайдег-

гер не хотел отрицать ценность традиционной позиции и считал, что объектив-

ные требования науки имеют важное место. Он хотел продемонстрировать, что 

большая часть человеческой деятельности не направляется сознательным выбо-

ром или рациональными процессами, и что научный взгляд вторичен и зависит 

от фона общих навыков и практик. Прежде всего, мы являемся совладающими 

существами, всегда уже вовлеченными в мир, и поэтому мы не можем ожидать, 

что научный взгляд или любой другой взгляд, основанный на дихотомии субъ-

ект-объект, объяснит смысл и значение нашего повседневного мира: То, что де-

лает возможным мое отношение к объектам, не является чем-то в моем сознании, 

как считал Гуссерль, а чем-то за пределами моего сознания – миром общих ве-

щей и практик. Хайдеггер называет общий смысл в наших общих практиках 

нашим пониманием бытия [9, с. 263]. 

Позже мы увидим, что этот «мир общих вещей и практик» можно прирав-

нять к «экологии разума», которая лежит в основе экосистемной психологии. Бо-

лее того, эти основные соображения привели Хайдеггера к его так называемому 

герменевтическому повороту, где он «делает интерпретативное понимание цен-

тральным способом человеческого существования (Dasein)» [8, с. 170]. Герме-

невтика Хайдеггера радикальна в том, что она избегает идей субъекта и объекта, 

познающего и познаваемого: его герменевтический поворот показывает, что 

менталистский словарь субъектно-объектной модели не является единственной 

возможной отправной точкой для философии, и что этот словарь является про-



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

изводным от более базовой отправной точки, где Dasein и мир совпадают в по-

нимании. Хайдеггер рассматривает Dasein и мир как образующие круг, и таким 

образом он расширяет герменевтический круг между текстом и его чтением до 

самого изначального уровня человеческого существования [8, с. 172]. 

Гадамер, [4] который был первым философом, развившим идеи Хайдеггера 

об интерпретации в общую герменевтику, утверждал, что попытка понять соци-

альное действие ни в коей мере не связана «с поиском причин или формулиро-

ванием законов, но полностью с круговым процессом стремления понять целое 

с точки зрения его частей, а его части с точки зрения вклада, который они вносят 

в смысл целого» [11, с. 7]. По мере того, как Гадамер развивает свой анализ, он 

подчеркивает ограничения наших собственных горизонтов и предубеждений, ко-

торые мы неизбежно привносим в любую форму понимания, и обесценивает воз-

можность нахождения независимой «объективной истины»: Самое большее, на 

что мы когда-либо можем надеяться, – это слияние горизонтов, частичное сбли-

жение между нашим настоящим миром, от которого мы никогда не сможем наде-

яться отделиться, и другим миром, который мы пытаемся оценить [11, с. 7]. 

Одним из наиболее важных влияний на эти разработки была поздняя филосо-

фия Витгенштейна с ее антипозитивистским взглядом на то, что значение является 

вопросом использования и что понимание любого значимого эпизода всегда зави-

сит от конкретной «формы жизни», в которой происходит эпизод [12, с. 8–12]. 

Гадамер разделяет с остальной герменевтической традицией акцент на по-

нимании как на вопросе обязательства – это тема, которую он взял у Хайдеггера, 

но сделал во многом своей собственной. Это означает, что Гадамер считает не-

возможным понять текст или социальную практику без предубеждений и пред-

рассудков; более того, эти предубеждения и предрассудки: являются тем, что де-

лает понимание возможным в первую очередь. Они связаны с нашим осознанием 

исторического влияния или эффективности текста; и без этого осознания мы бы 

его не поняли... Наши «предрассудки» являются не столько препятствием для 

знания, сколько условием знания, поскольку они составляют фундаментальную 

структуру наших отношений с нашей исторической традицией [10, с. 25–26]. 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Однако ситуация в отношении общественных наук более сложная в силу 

того, что Гидденс назвал «двойной герменевтикой». Проще говоря, это означает, 

что изучаемые (интерпретируемые) явления всегда критически связаны с интер-

претациями явлений, данными членами изучаемого общества: 

Социология, в отличие от естественных наук, имеет дело с предварительно 

интерпретированным миром, где создание и воспроизведение смысловых рамок 

является самим условием того, что она стремится анализировать, а именно чело-

веческого социального поведения: вот почему в социальных науках существует 

двойная герменевтика... наблюдающий социальный ученый должен быть спосо-

бен сначала уловить эти простые концепции, то есть проникнуть герменевтиче-

ски в форму жизни, черты которой он или она хочет проанализировать или объ-

яснить [5, с. 166–167]. В то время как эпистемология описывает, как возможно 

знание, герменевтика описывает, как возможно понимание, с оговоркой, что по-

нимание не сводится к знанию, как считают некоторые эпистемологи, а, напро-

тив, что знание лучше всего рассматривать как подраздел понимания [7, с. 50]. 

Это важное различие в отношении экосистемики, особенно в отношении во-

проса репрезентативизма. Эпистемология занимается поиском действительных 

представлений реальности (подход «можно рассматривать как», упомянутый 

выше) и является «фундаментальным предприятием, пытающимся отделить зна-

ние от других форм убеждений с намерением установить то, что объективно до-

стоверно» [7, с. 51]. 

Наконец, очевидно, ключевые положения экосистемной философии 

должны присутствовать в программах досуга молодежи [1] и образовательного 

процесса [2]. 

Список литературы 

1. Кугай А.И. Позитивное развитие молодежи в контексте семейного до-

суга / А.И. Кугай // Современные вызовы образования и психология формирова-

ния личности: монография. – Чебоксары: Среда, 2023. – С. 44–53. 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

2. Кугай А.И. Обучение педагогов методологическим альтернативам и па-

радигмальным изменениям в европейской образовательной политике / А.И. Ку-

гай // Педагогика, психология, общество: от теории к практике: материалы 

IV Всероссийской научно-практической конференции (Чебоксары, 12 марта 

2024 г.). – Чебоксары: Среда, 2024. – С. 168–171. EDN ETGHBE 

3. Хайдеггер М. Бытие и время / М. Хайдеггер; пер. с нем. В.В. Бибихина. – 

Харьков: Фолио, 2003. – 503 с. 

4. Gadamer H.G. Truth and Method / H.G. Gadamer. – London: Sheed and Ward, 

1989. 

5. Giddens A. New Rules of Sociological Method / A. Giddens. – 2nd Revised 

Edn. – Cambridge: Polity Press, 1993. 

6. Harré R. The Discursive Mind / R. Harré, G. Gillett. – London: Sage, 1991. 

7. Hoy D.C. Jacques Derrida // The Return of Grand Theory in the Human Sci-

ences / D.C. Hoy; ed. by Q. Skinner. – Cambridge: Cambridge University Press, 

1985. – P. 41–64. 

8. Hoy D.C. Heidegger and the hermeneutic turn // The Cambridge Companion 

to Heidegger / D.C. Hoy; ed. by C. Guignon. – Cambridge: Cambridge University 

Press, 1993. – P. 170–194. 

9. Magee B. The Great Philosophers: an introduction to Western philosophy / 

B. Magee. – Oxford: Oxford University Press, 1988. 

10. Outhwaite W. Hans-Georg Gadamer // The Return of Grand Theory in the 

Human Sciences / W. Outhwaite; ed. by Q. Skinner. – Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 1985. – P. 21–39. 

11. Skinner Q. Introduction: the return of Grand Theory // The Return of Grand 

Theory in the Human Sciences / Q. Skinner; ed. by Q. Skinner. – Cambridge: Cam-

bridge University Press, 1985. – P. 1–20. 

12. Wittgenstein L. Philosophical Investigations / L. Wittgenstein; ed. by 

G.E.M. Anscombe. – 2nd Edn. – Oxford: Blackwell, 1958. 


