
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Еремкин Никита Вячеславович 

аспирант 

ФГБОУ ВО «Мордовский государственный педагогический  

университет им. М.Е. Евсевьева» 

г. Саранск, Республика Мордовия 

DOI 10.31483/r-153341 

ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНАЯ ПАМЯТЬ КАК УСЛОВИЕ 

ФОРМИРОВАНИЯ МИРОВОЗЗРЕНЧЕСКОГО СУВЕРЕНИТЕТА 

Аннотация: в эпоху глобализации и информационных войн проблема со-

хранения идентичности и независимого мышления обретает новое звучание. 

Центральным тезисом статьи является утверждение о том, что историко-

культурная память выступает не просто фоном, а необходимым условием и 

питательной средой формирования мировоззренческого суверенитета. Данная 

статья исследует онтологию мировоззренческого суверенитета в качестве 

способности общества и личности к самоопределению на основе собственной 

системы культурных ценностей и исторических смыслов. В работе анализиру-

ются механизмы передачи элементов исторической памяти в эпоху вызовов 

цифрового постмодерна. 

Ключевые слова: историко-культурная память, мировоззренческий суве-

ренитет, идентичность, общество, самоопределение. 

Классическое понятие суверенитета, восходящее к Жану Бодену и Томасу 

Гоббсу, традиционно связывалось с верховенством государственной власти на 

определенной территории и ее независимостью во внешней политике [2; 3]. 

XX и особенно XXI век показали, что в условиях глобальной информационной 

и культурной экспансии одних лишь политико-правовых механизмов недоста-

точно. На смену прямым колониальным захватам пришли более изощренные 

формы влияния: смысловые, нарративные, ценностные. 

Возникает потребность в новом понятии – мировоззренческий (или смыс-

ловой или историко-культурный) суверенитет. В нашем понимании это способ-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

ность общества, культуры и отдельной личности продуцировать, отбирать и ин-

терпретировать смыслы, опираясь на собственные духовные ценности и интел-

лектуально-культурные традиции общества, а не быть пассивным реципиентом 

внешних идеологических конструктов. Данный концепт предполагает суверени-

тет над нарративами, символами, героями и антигероями, над ответами на клю-

чевые вопросы: «Кто мы?», «Откуда мы пришли?», «Что для нас добро и зло?», 

«Куда мы идем?». 

Фундаментом для ответов на эти вопросы служит историко-культурная па-

мять. По мнению ряда исследователей, она представляет собой не просто архив 

фактов, а живой, непрерывно переосмысляемый диалог прошлого с настоящим, 

механизм самопознания и самосовершенствования коллектива [4–6; 8]. 

В отличие от академической истории, стремящейся к объективности и кри-

тическому анализу источников, историко-культурная память (термин, активно 

разрабатываемый М. Хальбваксом, П. Нора, Я. Ассманом) [1; 7; 9] носит цен-

ностно-избирательный характер. В данном контексте память сохраняет не все 

события, а те, которые воспринимаются как смыслообразующие, «узловые» 

точки коллективной судьбы. Победы и поражения, периоды расцвета и «смут-

ных времен», фигуры основателей, мучеников, спасителей – все это образует 

поле символической географии нации. 

Согласно Я. Ассману, память выполняет ряд функций. Например, когни-

тивная функция включает в себя хранение и передачу знаний о прошлом. Нор-

мативная функция предполагает легитимацию социального порядка и мораль-

ных норм через обращение к прошлому («как завещали предки»). Конститу-

тивная функция подразумевает формирование групповой идентичности. Па-

мять о совместно пережитом (даже если это «переживание» опосредовано через 

культуру) создает «воображаемое сообщество». Рефлексивная функция пред-

ставляет собой способность к самокритике и работе над травмами прошло-

го [1]. 

Таким образом, историко-культурная память – это символический каркас 

идентичности. Она предоставляет обществу язык для самовыражения, набор 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

сюжетов для осмысления настоящего и проектирования будущего. Без этого 

каркаса мировоззрение становится эклектичным, ситуативным и легко манипу-

лируемым извне. 

Мировоззренческий суверенитет – это производная от зрелости историко-

культурной памяти. На наш взгляд, его можно описать через несколько струк-

турных уровней: 

– аксиологический (ценностный) уровень. Наличие устоявшегося, но не за-

стывшего «ядра» ценностной системы. Это не догматический свод правил, а 

живая традиция, прошедшая проверку временем и кризисами. Например, для 

одной культуры на первом месте может стоять идея соборности и коллективно-

го спасения, для другой – индивидуальной свободы и личного успеха. Сувере-

нитет проявляется в способности защищать это ядро от разрушения, не отрицая 

при необходимости его эволюции; 

– нарративный (смысловой) уровень. Способность генерировать собствен-

ные большие и малые нарративы, которые объясняют мир и место общества в 

нем. Это истории о происхождении, миссии, испытаниях и будущем. Мировоз-

зренческий суверенитет утрачивается, когда общество начинает заимствовать и 

тиражировать чужие сюжеты, примеряя на себя роли, написанные в иной куль-

турной логике (например, механическое копирование чужих моделей прогресса 

или трактовок прав человека без культурной адаптации); 

– интерпретационный уровень. Право на собственную герменевтику – на 

свое прочтение как собственных текстов и событий, так и глобальных процес-

сов. Это вопрос смыслового суверенитета над фактами. Один и тот же факт 

(например, географическое открытие, революция, экономический кризис) мо-

жет быть встроен в разные смысловые цепи: как «торжество прогресса» или как 

«трагедия колонизации». Суверенное общество контролирует интерпретацион-

ный ключ; 

– темпоральный (временной) уровень. Способность определять свое отно-

шение ко времени. Это включает в себя ритм жизни, баланс между традицией и 

инновацией, способность к долгосрочному планированию, основанному не на 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

глобальных трендах, а на собственных представлениях о желаемом будущем, 

вытекающем из прошлого. 

Угроза суверенитету возникает тогда, когда разрывается связь времен, ко-

гда память фрагментируется, приватизируется или становится объектом внеш-

ней агрессии. 

Сегодня историко-культурная память и вытекающий из нее мировоззренче-

ский суверенитет сталкиваются с беспрецедентными вызовами. Во-первых, 

следует обратить особое внимание на цифровую фрагментацию памяти. Алго-

ритмы соцсетей создают «пузыри фильтров», где каждый потребляет индивиду-

альную, персонализированную версию реальности и прошлого. Исчезает еди-

ное коммеморативное пространство, общая для всех «координатная сетка» ис-

тории. Память атомизируется. Еще одной важной проблемой является культура 

отмены и презентизм. Это означает, что жесткое суждение о прошлом с точки 

зрения современных этических норм ведет к иконоборчеству – механическому 

стиранию сложных исторических фигур из публичного пространства. Это не 

рефлексия, а упрощение, лишающее нас возможности понять диалектику эпохи. 

Презентизм (рассмотрение всех эпох через призму сегодняшнего дня) обрубает 

корни, лишая прошлое его инаковости и, следовательно, возможности диалога с 

ним. Следующей проблемой являются глобальные мнемонические войны. Про-

шлое становится полем битвы гибридных конфликтов. Цель – не просто навя-

зать свою интерпретацию, а подорвать саму способность оппонента к согласо-

ванному воспоминанию, посеяв хаос и недоверие к собственным институтам 

памяти (архивам, академической науке, системе образования). Атаке подверга-

ется нарративный уровень суверенитета. Также существенной проблемой вы-

ступает кризис традиционных институтов передачи памяти. Семья, школа, 

университет, национальная литература и кинематограф теряют монополию на 

формирование нарративов. Их место занимают глобальные потоковые платфор-

мы, производящие контент, часто десакрализующий локальные истории или 

упаковывающий их в универсальные культурные коды, что напрямую атакует 

аксиологический и интерпретационный уровни. 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Борьба за историко-культурную память – это борьба за право на собствен-

ное смысловое пространство, за право быть не объектом чужих нарративов, а 

автором своей истории. Формирование и защита мировоззренческого суверени-

тета требуют комплексных усилий на разных уровнях. В эпоху, когда войны 

начинаются в символическом поле и носят гибридную форму, это условие не 

просто развития, а выживания культурной идентичности как таковой. Мировоз-

зренческий суверенитет – это высшая форма культурной субъектности на век-

торе истории, делающая общество не сырьем для глобальных процессов, а пол-

ноправным творцом полифонии смыслов в мировой истории. 

Список литературы 

1. Ассман Я. Культурная память: письмо, память о прошлом и политиче-

ская идентичность в высоких культурах древности / Я. Ассман. – М.: Языки 

славянской культуры, 2004. – 368 с. 

2. Боден Ж. Шесть книг о государстве / Ж. Боден // Антология правовой 

мысли. В 5 т. Т. 2. Европа. V–XVII вв. – М.: Мысль, 1999. – 829 с. 

3. Гоббс Т. Сочинения / Т. Гоббс. – В 2 т. Т. 2. – М.: Мысль, 1991. – 731 с. 

4. Гончарова А.В. Историко-культурная память как условие сохранения 

национальной идентичности / А.В. Гончарова // Научный результат. Социаль-

ные и гуманитарные исследования. – 2022. – Т. 8. №1. – С. 134–141. – DOI: 

10.18413/2408-932X-20228-1-0-13. EDN JQOMOW 

5. Гулевская Н.А. Историческая память как фактор формирования иден-

тичности/ Н.А. Гулевская, А.Н. Гулевский, Д.В. Чайченко // Философия права. – 

2019. – №2 (89). – С. 137–145. – EDN TJLTXG. 

6. Моисеенко О.А. Роль исторической памяти в формировании граждан-

ской идентичности современной России / О.А. Моисеенко // Вестник Москов-

ского университета. Серия 21: Управление (государство и общество). – 2022. – 

№4. – С. 31–46. – EDN XLJMBL. 

7. Нора П. Проблематика мест памяти / П. Нора // Франция-память. – СПб: 

Изд-во Санкт-Петербургского университета, 1999. – С. 17–50. 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

8. Положенцева И.В. Феномен исторической памяти и актуализация лич-

ной исторической памяти студентов / И.В. Положенцева, Т.Л. Кащенко // 

Власть. – 2014. – №12. – С. 42–46. – EDN TGKTEL. 

9. Хальбвакс М. Коллективная и историческая память / М. Хальбвакс // 

Неприкосновенный запас. – 2005. – №2–3. 


