
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Калиев Азамат Сайитович 

канд. полит. наук, доцент 

Султанова Акмарал Токоевна 

старший преподаватель 

 

Международный университет им. К.Ш. Токтомаматова 

г. Манас, Кыргызская Республика 

ГРАЖДАНСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ:  

ВЫЗОВЫ ПОСТСОВЕТСКОГО ПРОСТРАНСТВА 

Аннотация: в статье исследуется вопрос влияния историко-культурного 

наследия на формирование внешнеполитической идентичности государств Цен-

тральной Азии (Казахстан, Кыргызстан, Узбекистан, Таджикистан, Туркмени-

стан) в постсоветский период. Анализируются духовно-нравственные ценности 

как компенсаторный механизм кризиса идентичности после 1991 г., роль тюрк-

ско-исламского синтеза и сохранение родовых структур. Выявлена интегратив-

ная функция культурных кодов в легитимации власти и региональной политике. 

Подчеркнута геополитическая специфика региона как перекрёстка цивилизаций. 

Ключевые слова: внешнеполитическая идентичность, Центральная Азия, 

историко-культурное наследие, постсоветский период, тюркско-исламская ци-

вилизация, духовные ценности, национальное строительство. 

Введение. В контексте речь идет не столько о «возрождении» национальной 

идентичности, сколько о преемственности процессов национального строитель-

ства, корни которого уходят в глубь истории. Общая историческая судьба, куль-

турная взаимосвязь, традиции исламской цивилизации и тюркского наследия 

стали объединяющими факторами, способствующими формированию специфи-

ческих моделей внешнеполитической самоидентификации государств региона. 

Эти аспекты актуализируют необходимость глубокого научного анализа роли 

национального самосознания и духовно-исторического наследия в процессе вы-

работки внешнеполитического курса стран Центральной Азии. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Целью настоящего исследования является выявление механизмов влияния 

историко-культурного фактора на формирование внешнеполитической идентич-

ности пяти государств Центральной Азии – Казахстана, Кыргызстана, Узбеки-

стана, Таджикистана и Туркменистана – в постсоветский период. Центральная 

Азия в постсоветский период стала ареной интенсивных политических, социаль-

ных и культурных трансформаций. Освободившись от идеологического и адми-

нистративного контроля Советского Союза, республики региона начали активно 

искать новые ориентиры развития. На этом фоне особое значение приобрели ду-

ховные и культурные факторы, которые, с одной стороны, способствовали фор-

мированию новой идентичности, а с другой – обострили внутренние противоре-

чия, ранее скрытые под единой советской идеологией. Эти процессы протекают 

в условиях уникального геополитического положения Центральной Азии, фор-

мируя особую духовно-культурную специфику региона, оказывающую суще-

ственное влияние на его общественно-политическое развитие. По мнению мно-

гих исследователей, духовность охватывает одну из уникальных сфер жизнедея-

тельности человеческого общества, называемую духовной культурой. Уровень 

развития духовной культуры любой страны измеряется количеством создавае-

мых духовных ценностей, масштабом их распространения и глубиной освоения 

их людьми [6, с. 168]. 

Период после 1991 года ознаменовался в Центральной Азии не только поли-

тической независимостью, но и кризисом идентичности, необходимостью пере-

осмысления исторического прошлого, духовных ориентиров и социокультурных 

оснований государственности. Распад советской системы сопровождался утра-

той прежних идеологических основ, экономическими потрясениями, ростом со-

циальной нестабильности. В этих условиях именно духовно-нравственные цен-

ности – такие как коллективная память, традиционные нормы, культурные сим-

волы и религиозное самосознание – начали играть роль компенсаторного меха-

низма, обеспечивая внутреннюю устойчивость обществ. Эти ценности не только 

поддерживали социальную целостность, но и выступали основой для легитима-



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

ции власти в новых условиях, где формальные институты государства еще не об-

рели устойчивость. Таким образом, духовные основания выполняли интегратив-

ную функцию, соединяя различные слои населения на основе общих историко-

культурных кодов [2. с. 220]. 

Центральная Азия испокон веков находилась на пересечении мировых ци-

вилизаций – иранской, тюркской, китайской, арабской и русской. Это геополити-

ческое положение обусловило её роль как связующего звена между Востоком и 

Западом, севером и югом, а также как пространства межцивилизационного диа-

лога и синтеза культур. На протяжении веков здесь проходили важнейшие торго-

вые пути, в том числе Великий шёлковый путь, способствуя интенсивному об-

мену не только товарами, но и идеями, религиями, языками, образами мышления. 

В результате в странах региона сформировалось сложное этнокультурное много-

образие, включающее тюркские, иранские, монгольские, славянские и другие 

элементы. Именно это разнообразие стало одновременно и богатством, и источ-

ником внутреннего напряжения в новых условиях национального строительства. 

Отсюда – особая роль духовного наследия, которое служит основой для форми-

рования коллективной идентичности и поиска общих смыслов в условиях поли-

культурности [3. с. 188]. 

В советский период многие формы традиционной самоорганизации – родо-

вые, племенные, клановые – были искусственно подавлены в пользу единой со-

ветской идентичности. Однако, как подчёркивает исследователь Б. Румер, 

именно эти архаические структуры стали естественным резервуаром сохранения 

национальной самобытности и духовных ориентиров [4, с. 254]. В условиях 

постсоветского вакуума идентичности они вышли на передний план, заняв важ-

ное место в политической, социальной и экономической жизни. 

Примером может служить Кыргызстан, где наряду с известным разделением 

на север и юг сохраняются устойчивые субрегиональные и племенные различия – 

такие как саяк, бугу, солто и др. Эти различия влияют не только на политические 

предпочтения, но и на формирование административных кадров, экономические 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

связи, распределение ресурсов. В Таджикистане и Узбекистане сохраняется влия-

ние региональных (вилаятских) и кланово-территориальных структур, таких как 

фархорцы, худжандцы, самаркандцы, ферганцы. В Туркменистане племенная при-

надлежность – текинцы, йомуды, эрсары и др. – продолжает играть важную роль 

в социальной стратификации и системе государственной власти [4, с. 254]. Эти 

процессы показывают, что духовная идентичность в регионе не может быть реду-

цирована лишь к понятию национальности – она многослойна, включает в себя 

региональные, этнические, родовые и религиозные компоненты. 

Осознание единой историко-культурной судьбы народов Центральной Азии 

нашло отражение и на политическом уровне. В частности, на встрече президен-

тов Казахстана, Кыргызстана, Таджикистана, Туркменистана и Узбекистана в 

Ташкенте в январе 1993 года было принято решение использовать термин «Цен-

тральная Азия» вместо советского «Средняя Азия» [1, с. 312]. Этот шаг был сим-

волическим жестом, обозначающим стремление к выработке общей региональ-

ной идентичности, признанию общих ценностей и традиций, лежащих в основе 

современного взаимодействия между государствами региона. 

Заключение. Духовные и культурные основания общественно-политического 

развития Центральной Азии играют ключевую роль в процессе трансформации 

региона. Они выступают не только как фактор сохранения социальной стабильно-

сти в условиях кризиса постсоветской идентичности, но и как ресурс для постро-

ения новых моделей интеграции и сотрудничества. Геополитическая специфика, 

историческая миссия региона как перекрёстка цивилизаций, а также сохранение 

родовых и субэтнических структур формируют уникальную среду, в которой фор-

мируется современная политическая культура. Осознание значения этих факторов 

становится необходимым условием как для внутренней устойчивости государств 

Центральной Азии, так и для разработки эффективной региональной политики. 

Без глубокого анализа духовных оснований невозможно ни выработка долгосроч-

ных стратегий развития, ни создание подлинно устойчивой и инклюзивной поли-

тической системы в условиях сложного этнокультурного ландшафта. 

  



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Список литературы 

1. Абдуллаев А. История и культура народов Центральной Азии / А. Абдул-

лаев, Т. Исмаилов. – Алматы, 2010. – 312 с. 

2. Дьяков В.В. Государственность и национальная идентичность в постсо-

ветской Центральной Азии / В.В. Дьяков. – М., 2015. – 220 с. 

3. Каменский С.Г. Геополитика и этнические процессы в Центральной 

Азии / С.Г. Каменский. – СПб., 2013. – 188 с. 

4. Румер Б. Постсоветская Центральная Азия: традиции и современность / 

Б. Румер. – М., 2007. – 254 с. 

5. Смит А.Д. Национализм и региональная идентичность в Центральной 

Азии / А.Д. Смит // Вестник международных исследований. – 2011. – №4. – С. 2–15. 

6. Трофимова Н.П. Духовная культура и общественное развитие: теоретиче-

ские подходы / Н.П. Трофимова. – М., 2012. – 168с. 


