
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Опальницкая Вера Владимировна 

студентка 

Научный руководитель 

Пирязева Марина Владимировна 

старший преподаватель 

ФГБОУ ВО «Липецкий государственный педагогический университет  

им. П.П. Семенова-Тян-Шанского» 

г. Липецк, Липецкая область 

ТОЛЕРАНТНОСТЬ КАК ИМПЛИЦИТНЫЙ РЕЗУЛЬТАТ 

ИНКЛЮЗИВНОГО ПРОЦЕССА: ТЕОРЕТИЧЕСКИЙ АСПЕКТ 

Аннотация: статья посвящена теоретическому осмыслению феномена 

толерантности как имплицитного результата инклюзивных процессов. Акту-

альность исследования обусловлена растущей потребностью в эффективной 

интеграции разных социальных групп. В этих условиях происходит принципиаль-

ное переосмысление самого понятия толерантности: её всё чаще рассматри-

вают не как статический уровень принятия различий, а как динамическое, кон-

текстуальное явление, меняющееся в зависимости от социальных условий и вза-

имодействий. 

Цель исследования – выявить механизмы возникновения и закрепления не-

гласных практик принятия различий в повседневной деятельности участников 

инклюзивных процессов. 

Выводы направлены на уточнение исследовательских параметров и прак-

тических ориентиров для дальнейшего изучения динамики процессов толерант-

ности в многообразных социальных контекстах. 

Ключевые слова: толерантность, инклюзивный процесс, диалог, взаимо-

действие, практика равного участия, инклюзивное образование, воспитание. 

В последние годы наблюдается динамика возникновения потребности в пе-

реосмыслении понятия толерантности в рамках инклюзивных практик. Традици-

онные представления о толерантности как стабильной личностной 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

характеристике не объясняют вариативность и контекстуальность межгрупповых 

взаимодействий. В статье следует рассматривать толерантность как процесс-ре-

зультат, требующий работу направленной на создание эффективной формы ин-

клюзивной политики, где имплицитные механизмы формируются через повторя-

ющиеся взаимодействия между участниками. 

Особое внимание исследователей привлекает динамика формирования толе-

рантности в реальных практиках образования, труда и социальных взаимодей-

ствий, где различия становятся источником обогащения, а не конфликтов. Но не-

смотря на многочисленные исследования, посвященные обсессивным стереоти-

пам, дискриминации и мерам по их снижению, многие вопросы остаются откры-

тыми, особенно, как именно возникают и закрепляются тихие, негласные меха-

низмы принятия различий в повседневной деятельности участников инклюзив-

ных процессов. Данная статья направлена на восполнение этого пробела. 

Согласно определению, данному в Декларации принципов толерантности 

(подписана 16 ноября 1995 г. в Париже 185 государствами-членами ЮНЕСКО 

включая и Россию), толерантность означает уважение, принятие и правильное 

понимание богатого многообразия культур нашего мира, наших форм самовыра-

жения и способов проявлений человеческой индивидуальности [1, с. 8]. 

Определение толерантности претерпело значительную эволюцию от класси-

ческих до философских концепций, его трактовка менялась в зависимости от ис-

торического контекста, но существуют ключевые этапы развития этого понятия. 

Так, например, Джонн Локк, Юрген Хабермас и Карл-Отто Апель предла-

гали разные подходы, отражая эволюцию этой концепции в философской мысли. 

Джон Локк в «Письмах о веротерпимости» обосновывал необходимость отделе-

ния государства от религиозной сферы: принуждение в вопросах веры не только 

неэффективно, но и аморально, поскольку вера-дело внутренней совести 

[2, с. 15]. 

Юрген Хабермас, развивал идею делиберативной демократии и отмечал, что 

толерантность становится условием рациональной коммуникации: только в 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

пространстве свободного обсуждения возможно достижение консенсуса без 

насилия [3, c. 800]. 

Карл-Отто Апель в свою очередь дополнил эту мысль о трансцендентальных 

предпосылках диалога- толерантность выступает не просто социальной нормой, 

но необходимым условием самой возможности речевого взаимодействия, по-

скольку исключает принуждение и открывает путь к универсально значимым ар-

гументам [4, c. 336]. 

Исходя из этого, можно сделать вывод, что толерантность как определение 

и механизм активно прогрессировало и закреплялось как имплицитный и экспли-

цитный процесс от принципа веротерпимости к дискурсивной этике Хабермаса 

и Апеля в виде перехода от политического принципа к фундаментальному требо-

ванию коммуникативной рациональности. 

Имплицитная толерантность в контексте инклюзивных процессов – это не-

явное, неосознанное или внутренне присущее отношение к различиям между ин-

дивидами, определяется обычно в поведенческих реакциях, взаимодействии или 

восприятии, но не всегда выражается в форме декларативных высказываний или 

вербально артикулируется на уровне сознательных высказываний [5, с. 4–27]. 

Если рассматривать толерантность в инклюзивных процессах, которые 

направленны на полное включение всех участников образовательного или соци-

ального процесса, независимо от интеллектуальных, физических, внешних, куль-

турных или других особенностей, то она играет ключевую роль, целью которой 

является создать основу для естественного принятия различий, когда уважение к 

разнообразию становится не результатом сознательных усилий, а внутренней 

нормой поведения. 

Таким образом, это важный индикатор глубины инклюзивных изменений, 

потому что она отражает не поверхностное принятие идей инклюзии, а их внут-

реннее осознание и воплощение в естественную форму взаимодействия между 

людьми. 

Ключевым отличием эксплицитной толерантности от имплицитной явля-

ется отношение, которое декларируемое и осознанное, выраженное в явных 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

суждениях, нормах и поведенческих установках. Именно поэтому важно уделить 

особое внимание реальной детерминанте поведения-имплицитной толерантно-

сти, которые зачастую сильнее влияют на взаимодействие. 

Механизмы формирования имплицитной толерантности в инклюзивных 

процессах – это полный комплекс педагогических, психологических и социаль-

ных процессов. 

Имплицитная толерантность складывается как побочный, но системный ре-

зультат инклюзивных практик. Можно выделить три взаимосвязанных компо-

нента: когнитивный (формируются знание о разнообразии людей, понимание по-

требностей о и особенностей людей), эмоциональный (развитие эмпатии, чувства 

ответственности), поведенческий (развитие навыков общения, сотрудничества, 

конструктивного взаимодействия) [6, с. 129–132]. 

Следует рассмотреть основные инклюзивные процессы, которые форми-

руют имплицитные механизмы толерантности через повседневную практику, со-

циального и когнитивно-эмоциональной адаптации, которые постепенно закреп-

ляются в процессе рутинизации. Обычно этот процесс проходит довольно неза-

метно, так как основан не на сознательном усвоении норм, а на реальном и есте-

ственном опыте совместного существования и преодоления барьеров. 

Можно выделить следующие ключевые механизмы.: 

1. Нормализация и рутинизация. Это повторяющиеся практики и регла-

менты, которые трансформируют отдельные акты различий в ежедневные дей-

ствия. Рутина маскирует нормативную природу практики, делает ее имплицит-

ной. 

Поэтому этот механизм один из самых эффективных. Также, неформальные 

правила и прагматические соглашения между участниками, служат механизмом 

координации, который закрепляет приемлемые уже формы взаимодействия. 

2. Микровзаимодействия. 

Мелкие, повседневные взаимодействия (жесты, реплики), которые посте-

пенно создают устойчивые паттерны распознавания и обращения к различиям 

как к норме. 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

3. Распределение полномочий и дискреция. 

Правила, оставляющие простор для профессионального суждения (дискре-

ции), позволяют участникам внедрять практики признания различий в конкрет-

ных ситуациях, тем самым институциональная логика переходит в имплицитную 

поведенческую норму. 

4. Социальное поощрение и санкции. 

Положительное подкрепление (одобрение, включение) и мягкие санкции за 

нарушение неформальных практик удерживают участников в рамках имплицит-

ных норм. 

При повторении и положительной оценке эти акты приобретают практиче-

скую ценность, становятся рутиной и передаются через социализацию и профес-

сиональные каналы. Дискреция и неформальные соглашения облегчают адапта-

цию практик к контексту, а нарративы и подкрепления обеспечивают их легити-

мацию. В результате формируется устойчивая, но негласная система практик – 

имплицитная толерантность [7, с. 402]. 

Механизмы формирования имплицитной толерантности в инклюзивных 

процессах включают социализацию в профессиональных и организационных 

контекстах, рутинизацию практик, установление неформальных правил коорди-

нации, микровзаимодействия участников, дискреционные решения и нарратив-

ную легитимацию. 

Первичные акты признания различий возникают из прагматических потреб-

ностей и, при повторении и положительной оценке, трансформируются в рутин-

ные практики. Эти практики передаются через неформальные каналы и поддер-

живаются системой поощрений и санкций, что обеспечивает их устойчивость и 

делает их имплицитной частью повседневной деятельности участников. Такие 

методики нужно распространять и укреплять, разрабатывать новые. 

Список литературы 

1. Декларация принципов толерантности: резолюция 5.61 Генеральной кон-

ференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 г. – Париж: ЮНЕСКО, 1995. – 8 с. 

2. Локк Дж. Письмо о веротерпимости / Дж. Локк. –1689. 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

3. Хабермас Ю. Теория коммуникативного действия / Ю. Хабермас. – В 

2 т. – М.: Весь Мир, 1995.– 800 с. 

4. Апель К.-О. Трансформация философии / К.-О. Апель, М.М. Кузнецова, 

И.В. Журавлёва. – М.: Логос, 2001. – 336 с. 

5. Greenwald A.G. Implicit social cognition: attitudes, self-esteem, and 

stereotypes / Имплицитное, социальное познание: установки, самооценка и сте-

реотипы / A.G Greenwald, M.R. Banaji // Psychological Review. 1995. Vol. 101. №1. 

Pp. 4–27. EDN HKCDTD 

6. Макарова И.А. Инклюзивное образование, толерантность, эмпатия: грани 

пересечения / И.А. Макарова // Актуальные задачи педагогики. – Чита: Молодой 

учёный, 2013. – С. 129–132. EDN SWKLXP 

7. Giddens A. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structu-

ration / Устройство общества: очерк теории структурирования. Cambridge: Polity 

Press, 1984. 402 p. 


