
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

DOI 10.31483/r-153533 

Кугай Александр Иванович 

ПЕДАГОГИЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ ДАОСИЗМА В ФОРМИРОВАНИИ 

ГАРМОНИЧНОЙ ЛИЧНОСТИ 

Аннотация: в главе рассматривается педагогический потенциал философ-

ской концепции Дао Лао-цзы сквозь призму формирования гармоничной личности 

в современном обществе. Автор проводит концептуализацию Дао, интерпрети-

руя древние постулаты как методологическую основу для современной гумани-

стической педагогики. В основе исследования лежат следующие положения: 1) 

пределы вербализации в обучении (доказывается, что суть воспитания лично-

сти (Дао) шире любых формальных описаний и границ, что требует от педагога 

перехода к нелинейным методам передачи опыта); 2) чувственное постижение 

мира (Дао рассматривается не как абстрактная субстанция, а как живой про-

цесс, постигаемый через сопричастность окружающему миру, что обосновы-

вает важность эмпирического и экзистенциального обучения); 3) диалектика 

педагогического дискурса: анализируется использование Лао-цзы рациональной 

и метафорической речи как прообраза современных методов проблемного обуче-

ния. 

Ключевые слова: Лао-цзы, Дао, Даосизм в образовании, педагогический по-

тенциал, лингвокогнитивный подход, формирование личности, гуманистическая 

педагогика, нелинейное обучение, концептуализация, личностный потенциал. 

Abstract: this chapter examines the pedagogical potential of Lao Tzu's philosoph-

ical concept of Tao through the prism of developing a harmonious personality in mod-

ern society. The author conceptualizes Tao, interpreting ancient postulates as a meth-

odological basis for modern humanistic pedagogy. The study is based on the following 

provisions: 1) the limits of verbalization in education (it is proven that the essence of 

personality development (Tao) is broader than any formal descriptions and bounda-

ries, which requires the teacher to move to non-linear methods of transmitting experi-

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

ence); 2) sensory comprehension of the world (Tao is viewed not as an abstract sub-

stance, but as a living process, comprehended through involvement with the surround-

ing world, which substantiates the importance of empirical and existential learning); 

3) the dialectic of pedagogical discourse: Lao Tzu's use of rational and metaphorical 

speech is analyzed as a prototype of modern problem-based learning methods. 

Keywords: Lao Tzu, Tao, Taoism in education, pedagogical potential, linguacog-

nitive approach, personality development, humanistic pedagogy, nonlinear learning, 

conceptualization, personal potential. 

Введение. 

В условиях глобальной неопределенности и стремительной цифровизации 

2026 года вопрос формирования гармоничной личности приобретает статус клю-

чевого вызова для педагогической науки. Традиционные образовательные мо-

дели, ориентированные на директивную трансляцию знаний и жесткую стандар-

тизацию, зачастую вступают в конфликт с психологической природой человека, 

приводя к потере внутренней целостности и выгоранию. В этом контексте обра-

щение к древнекитайской философии даосизма представляется не просто исто-

рическим экскурсом, но необходимостью поиска новой методологической опоры 

для гуманистической педагогики. 

Целью данной работы является экспликация педагогического потенциала 

даосизма через лингвокогнитивный анализ ключевых категорий учения. В статье 

последовательно раскрывается трансформация философских догм в живые педа-

гогические категории: 

Рассматривается смена фокуса от метафизических абстракций к проектиро-

ванию интегративного образовательного пространства, где субъект обучения об-

ретает свободу развития. 

Исследуется Дао как первоисточник внутреннего потенциала личности, 

обосновывающий переход к ресурсной модели воспитания. 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Обосновывается принцип естественности (Цзы-жань) как высшая педагоги-

ческая норма, защищающая аутентичность человека в технологизированной 

среде. 

Анализируется динамика актуализации способностей через механизмы са-

моорганизации и резонансного обучения. 

Раскрывается этический аспект Дао (как добродетели), формирующий внут-

ренний компас личности. 

В завершение работы представлен методологический инструментарий дао-

сизма, предлагающий конкретные техники недирективного формирования лич-

ности, такие как стратегия «У-вэй» и искусство фасилитации. Автор утверждает, 

что интеграция даосских принципов в современную педагогику 2026 года позво-

ляет создать экологичную систему развития, в которой высший потенциал обще-

ства реализуется через гармонию каждого отдельного человека. 

Из многочисленных произведений Древнего Китая, заложивших основы 

даосско-конфуцианской китайской цивилизации [1] «Лао-цзы», также называе-

мый «Дао дэ Цзин. Книга о пути и добродетели» [6] «вероятно, является самой 

загадочной и метафизически важной работой 1. Книга состоит из 81 главы, в тек-

сте, взятых в круглые скобки. 

1. Изменение фокуса: от «Абстракции» к «Образовательному простран-

ству» 

Как восприятие Дао как реальности помогает формировать личность? 

Переосмысление Дао из метафизической абстракции в живую образователь-

ную экосистему, где обучение – это не накопление информации, а процесс есте-

ственного вхождения личности в «поток» познания и самоактуализации. 

Лао-цзы «истолковал Дао в терминах неизменного небытия и неизменного 

бытия и возглавил его концепцией Великого Единства» [3] Поэтому: Под аспек-

 
1 Стандартное издание, используемое сегодня, — это издание Ван Пи (226-249 гг. н. э.), чья работа с комментари-

ями к «Лао-цзы» сама по себе является оригинальным вкладом. Согласно изданию Вана, текст разделен на 81 

главу. Все римские цифры, указанные в этой статье сразу после цитат из «Лао-цзы», относятся к соответствую-

щим главам в издании Вана. Например, «(2, 11)» означает гл. 2 и 11. 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

том его небытия такого же скрытого, как всегда, Можно увидеть внутренние чу-

деса Дао; Под аспектом его бытия такого же явного, как всегда, Можно увидеть 

внешние формы Дао [9, с. 97] Эти двое (небытие и бытие) имеют один и тот же 

источник, хотя и называются по-разному. Оба они называются «глубокими и ос-

новательными» «сянь». Всеглубокие и всепроникающие. Вот врата к бесконеч-

ным чудесам. 

Лао-цзы здесь предупреждает нас, что Дао как «Абсолют» не может, по 

определению, быть описано или концептуально манипулировано никакими чело-

веческими (относительными) средствами; оно действительно безымянно и невы-

разимо. Другими словами, Лао-цзы заявляет, что все наши человеческие поиски 

«Абсолюта» посредством концептуальной дихотомизации в лучшем случае явля-

ются как бы метафизическим приключением о том, что онтологически недиффе-

ренцировано и эпистемологически недифференцируемо. Если использовать ана-

логию, то безымянное Дао сравнивается с самым привередливым и непобедимым 

женским сердцем в мире или, лучше сказать, с хвостом угря, слишком скользким 

для того, чтобы мы могли его ухватить. 

Суть педагогического процесса (Дао как Реальность) по своей природе безы-

мянна и невыразима – она шире любых учебных планов и стандартов. Отсюда 

вытекает нелинейность и гибкость: Педагогу необходимо принять, что базовые 

основы формирования личности (то, что Лао-цзы называет «Великим» и «безы-

мянным») не поддаются прямому назиданию. Успех обучения требует отказа от 

жесткой вербализации и готовых формул. Эмпирический, а не директивный 

опыт: Поскольку Дао постигается через «нечто», через бытие и проявления (При-

рода, Малое), обучение должно быть основано на опыте, а не на трансляции. Со-

временный педагог выступает не как лектор, а как фасилитатор, создающий усло-

вия для спонтанного, естественного (спонтанность/естественность = Природа) 

познания мира учеником. Учет скрытого потенциала: Признание того, что истин-

ное знание может быть «Малым» (скрытым и невидимым для простого чело-



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

века), требует от педагога чуткости к индивидуальным, скрытым талантам и не-

реализованному потенциалу ученика, который раскрывается только в нефор-

мальной, ненасильственной среде. 

II. Дао как источник внутреннего потенциала личности. 

В даосизме Дао – это первоисточник, «мать», порождающая бытие. В педа-

гогическом аспекте это интерпретируется как признание врожденного потенци-

ала каждого человека. Образовательный процесс не «создает» таланты из ничего, 

а лишь дает условия для проявления того, что уже заложено в ученике как в мик-

рокосме. Это обосновывает отказ от педагогики «чистой доски» (tabula rasa) в 

пользу признания уникальности внутренней природы каждого субъекта. 

В основном, существуют две возможные герменевтические версии космоло-

гического мышления Лао Цзы. Согласно первой версии, а именно в космологи-

ческой интерпретации Дао как Источник понимается как реальная естественная 

причина существования всех вещей (в реальном временном процессе). Вот по-

чему большинство переводчиков Дао-цзин используют прошедшее время в своем 

переводе этого отрывка, например, Джеймс Легг («произвел»), Артур Уэйли 

(«родил»), Р. Б. Блэкни («породил»), Джон Ву («родил») и Чан («произвел») 

[10, с. 267]. 

Лао-цзы призывает сохранять «первозданную простоту» (Пу). Содержание: 

Анализ вреда чрезмерного «социального форматирования» и ранней узкой спе-

циализации. Автор доказывает, что источник потенциала личности наиболее про-

дуктивен, когда сохранена его целостность и универсальность. Из этого вытекает, 

что задача педагога в – не «обтесать» ученика под стандарт, а защитить его внут-

реннюю аутентичность от нивелирующего влияния массовой культуры. 

Кроме того, Лао-Цзы очень ясно говорит что «Дао всегда принимает бездей-

ствие» (37). Это просто означает, что все вещи идут своим собственным путем 

спонтанно (в соответствии с Дао как принципом возврата). 

Философски говоря, поэтому вторая версия, а именно онтологическая ин-

терпретация в форме вечности, гораздо более приемлема. Онтологически недиф-

ференцированное и, тем не менее, всецелое метафизически предшествует бытию 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

вселенной (которое может быть воспринято через его проявленные формы и, сле-

довательно, является неполным). 

Лао-цзы также говорит: «Все вещи в мире рождаются из бытия, а бытие из 

небытия» (40). Это высказывание Лао-цзы не означает, что было время, когда 

было только Небытие, и что затем наступило время, когда Бытие возникло из Не-

бытия. Это просто означает, что если мы проанализируем существование вещей, 

то увидим, что сначала должно быть Бытие, прежде чем могут возникнуть какие-

либо вещи. Дао – это неназываемое, есть Небытие, и есть то, посредством чего 

все вещи возникают. Поэтому, до бытия Бытия должно быть Небытие, из кото-

рого Бытие возникает. То, что здесь сказано, относится к онтологии, а не к кос-

мологии. Оно не имеет ничего общего со временем и действительностью. Ибо во 

времени и действительности нет Бытия; есть только существа [4, с. 96] 

Центральная идея Лао-цзы – «Польза сосуда заключается в его пустоте» – в 

2026 году обретает статус фундаментального педагогического принципа. Если 

традиционная школа веками работала над «заполнением» сознания ученика го-

товыми данными, то современная гуманистическая парадигма рассматривает пу-

стоту не как дефицит, а как высший психологический и творческий ресурс лич-

ности: 1. Пространство для инсайта.  Даосская категория «пустоты» (сюй) в 

психологическом аспекте трактуется как состояние ментальной открытости. В 

2026 году потенциал личности определяется не суммой усвоенных фактов, а спо-

собностью сознания оставаться «незаполненным» – свободным от жестких ко-

гнитивных схем и ментальных фильтров. Именно в этой «паузе», в чистом про-

странстве между мыслями, рождается способность к инсайту и оригинальному 

решению задач; 2. Дао как источник креативности: Креативность в эпоху то-

тальной цифровизации – это не комбинаторика старых данных, а способность ви-

деть вещи вне заданных контекстов. Дао выступает здесь как неисчерпаемый ис-

точник новизны: только «пустое» (непредвзятое) сознание способно вступить в 

резонанс с Дао и породить истинно инновационную идею. Пустота в данном слу-

чае – это готовность к новому опыту, которая является более важной компетен-



Publishing house "Sreda" 
 

7 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

цией, чем владение узкоспециализированным навыком. 3. Готовность к обуче-

нию (Unlearning): В быстро меняющемся мире 2026 года «пустота» становится 

метафорой способности к разучиванию (unlearning). Чтобы впустить новое зна-

ние, личность должна обладать навыком освобождения внутреннего простран-

ства от устаревших догм. 

Таким образом, «пустота» по Лао-цзы становится методическим инструмен-

том формирования адаптивного интеллекта. Педагогическая задача смещается с 

трансляции контента на «созидание пустоты» – развитие у ученика способности 

сохранять чистоту и открытость восприятия, что делает его потенциал бесконеч-

ным и неуязвимым для когнитивного старения. 

III. Принцип «Естественности» (Цзы-жань) как педагогическая норма. 

В системе даосской философии понятие Цзы-жань (само-собой-так-бытие) 

означает следование собственной природе без внешнего навязывания. В 

2026 году этот принцип трансформируется в фундаментальную педагогическую 

норму, противостоящую процессам «цифровой унификации» и образовательного 

прессинга. 

Дао – это основа, на которой все вещи сформированы. Поэтому говорится, 

что Дао упорядочивает вещи (Ли). Все вещи имеют разные принципы, собствен-

ные, в то время как Дао приводит принципы всех вещей в единое соглашение. 

Что касается определенных и частных принципов, то есть существование и уга-

сание, жизнь и смерть, цветение и распад. То, что неизменно, не имеет ни изме-

нений, ни определенных, частных принципов. Не имея определенных, частных 

принципов, оно (Дао) свободно от ограничений. Отсюда его невыразимость 

[5, с. 26]. 

Если Дао – это путь, то Цзы-жань – это способ передвижения по нему, уни-

кальный для каждого. Норма естественности в 2026 году реализуется через адап-

тивные платформы, которые не подгоняют ученика под средний балл, а подстра-

иваются под его «естественную кривую» усвоения материала. 



Издательский дом «Среда» 
 

8     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Педагогическая норма естественности направлена на развитие субъектно-

сти. Это воспитание способности действовать не по алгоритму, а исходя из соб-

ственного «внутреннего центра». Потенциал современного человека заключается 

в том, что в нем есть «не-программируемого» – в его спонтанности и интуитив-

ном следовании своей природе. Перевод Цзы-жань в статус педагогической 

нормы позволяет создать систему образования, ориентированную на психологи-

ческое благополучие и долгосрочную самореализацию человека. 

IV. Дао как динамический процесс актуализации способностей. 

Лао-цзы использует три аналогии в следующих образных выражениях, 

чтобы проиллюстрировать чудесное функционирование небытия: Тридцать спиц 

сходятся на одной ступице, чтобы сделать колесо; но именно от его небытия (пу-

стого пространства для оси) зависит функция колеса. Глина вылеплена в сосуд; 

но именно от его небытия (пустой пустоты) зависит его функция. Двери и окна 

пробиты, чтобы сделать комнату; но именно от его небытия (пустого простран-

ства) зависит его функция. Поэтому так же, как мы пользуемся преимуществом 

бытия (того, что есть), мы должны осознать функцию небытия (того, чего нет) 

(11). 

В контексте современной педагогики Дао рассматривается не как статичная 

доктрина, а как динамическая функция (Юн), определяющая механизм реализа-

ции человеческого потенциала. Если потенциал – это скрытая энергия личности, 

то Дао – это процесс её корректного и гармоничного высвобождения. 

1. Актуализация через «Мягкую силу» (Жоу). Функционирование Дао осно-

вано на принципе преодоления жесткого мягким. В педагогическом процессе это 

означает переход от директивного управления способностями к их стимулирова-

нию через гибкость. Актуализация способностей происходит не в ситуации 

стрессового давления или конкуренции, а в условиях «психологической безопас-

ности». Способности ученика в 2026 году трактуются как «живая вода»: они 

находят путь развития там, где нет искусственных преград, созданных жесткими 

стандартами. 

2. Процесс возвращения к подлинному Я (Фань). 



Publishing house "Sreda" 
 

9 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Функция Дао – это «возвращение к корню». Для современного образования 

это означает, что актуализация способностей неразрывно связана с самоиденти-

фикацией. 

Смысл для личности: Потенциал раскрывается максимально эффективно, 

когда деятельность человека совпадает с его внутренней природой. В 2026 году 

педагогика Дао помогает личности отсекать навязанные извне «ложные цели» и 

концентрировать энергию на подлинных талантах, превращая обучение в про-

цесс вспоминания и реализации своего предназначения. 

3. Экономия жизненной энергии и состояние «Потока». 

Дао как процесс характеризуется достижением результата при минималь-

ных затратах (У-вэй). Актуализация способностей в этой логике тождественна 

вхождению в состояние «потока». Это не «учеба через силу», а обучение через 

внутренний резонанс. В 2026 году это становится ответом на проблему профес-

сионального выгорания: гармоничная личность черпает энергию из самого про-

цесса деятельности, так как он синхронизирован с её индивидуальным «ритмом 

Дао». 

4. Синхронизация внутреннего и внешнего. 

Динамика Дао – это гармония между субъектом и средой. Актуализация по-

тенциала в 2026 году требует от человека умения встраивать свои таланты в за-

просы общества, не теряя при этом своей аутентичности. 

Резюме раздела: 

Дао как динамический процесс актуализации способностей переводит обра-

зование из режима «производства специалиста» в режим «фасилитации развития 

таланта». 

Таким образом, понимание Дао как функции позволяет спроектировать та-

кую модель формирования личности, где развитие происходит самопроизвольно 

и экологично. Актуализация способностей в 2026 году становится не результатом 

внешнего принуждения, а следствием естественного развертывания внутреннего 

потенциала человека, находящегося в гармонии с собой и мировым ритмом. 

V. Дао как добродетель. 



Издательский дом «Среда» 
 

10     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Дао как Функция относится к внутренним чудесам небытия в изменении и 

трансформации вещей, в то время как Дао как Добродетель – это то, что каждое 

отдельное существо получает от Дао (Природы) [2] Как Чжуан-цзы говорит: «То, 

что вещи получают (tSh) для своего существования, называется добродетелью 

(tSh)» [7, с. 165–165]. Дао как Функция понимается с точки зрения динамической 

работы Природы как целого в спонтанном ходе изменения и трансформации ве-

щей; Дао как Добродетель (Характер или Сила) понимается с точки зрения инди-

видуализированных естественных качеств, которые каждое конкретное существо 

получает от Природы в том же спонтанном ходе изменения и трансформации. 

Изначальная природа (Дао как Добродетель) всех вещей такова, что нельзя ска-

зать, что они управляются или контролируются каким-либо неприродным эле-

ментом или силой. Их жизнь и смерть просто следуют неизменному принципу 

циклического возврата естественно и спонтанно (Дао как Принцип). Философ-

ско-лингвистический анализ может быть применен ко всем другим случаям, где 

Лао-цзы говорит о Дао как о Добродетели. 

Как и в случае с другими измерениями Дао, Дао как Добродетель проявля-

ется как в Природе, так и в мире людей. Дао как Добродетель в Природе является, 

в некотором смысле, метафизическим зеркалом, отражающим наши природные 

дарования (даосскую добродетель), как они наиболее совершенно развиваются 

даосским мудрецом. Как человек метафизической мудрости, Лао-цзы особенно 

заинтересован в том, чтобы убедить простого человека принять даосский образ 

жизни, пропагандируя следующие добродетели: недеяние (2, 3, 10, 37, 43, 48, 57, 

63, 64), не-дело (48, 57, 63), не-приобретение (2, 10, 22, 34, 51, 81), не-стремление 

(2, 3, 8, 22, 51, 66, 68, 73, 81), не-фаворитизм (5, 79), не-желание (3, 12, 13, 19, 34, 

57), не-знание (3, 10, 19, 20, 48, 65, 81), не-я (7, 13, 19, 44), не-слово (2, 5, 43, 56, 

73, 81), уступчивость или смирение (28, 39, 61, 66, 67), пустота или опустошен-

ность (16), спокойствие (16, 37, 45, 57, 61), мягкость (10, 36, 43, 52, 61, 76, 78), 

удовлетворенность (46), естественность или спонтанность (17, 19, 64), простота 

или примитивность (15, 19, 28, 37, 57, 80), гармония (4, 55, 56), единство или 



Publishing house "Sreda" 
 

11 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

единственность (4, 22, 39) и глубокая идентичность (56). Эти различные есте-

ственные добродетели людей можно рассматривать как различные проявления 

Дао как глубокой добродетели в человеческом обществе, лично осознанные са-

мим Лао-цзы. 

Лао-цзы остро осознает тот обыденный факт, что большинство людей, не 

имея онтологического понимания (ming) «внутренних чудес Дао» (1), склонны 

действовать против неизменного, спонтанного хода изменения и трансформации 

вещей и «слепо бежать к катастрофе». (16). Отсюда его даосский совет людям 

мира: Дао всегда безымянно. Как бы ни было мало это необработанное дерево в 

своей простоте, ничто в мире не может овладеть им... Когда есть человеческие 

ухищрения, появляются и другие имена. Когда есть имена, знайте, когда остано-

виться. Знать, когда остановиться, значит быть свободным от опасности (32). 

Но простой человек все еще может спросить: почему Лао-цзы должен под-

черкивать эти «отрицательные» добродетели? Ответ частично кроется в его кон-

цепции Дао как Принципа, проявляющегося в мире людей: «Несчастье – это то, 

на что опирается удача; удача – это то, в чем таится неудача» (58). Он сказал бы 

простому человеку, что все даосские «отрицательные» добродетели парадоксаль-

ным образом являются величайшими добродетелями, демонстрирующими внут-

реннюю силу и совершенное счастье человека Дао. 

Для тех, кому повезло не попасть в беду, предпринимая все неестественные 

действия, наставления Лао-цзы о «силе негативного мышления» [8, 67] могут по-

казаться бесполезными или бессмысленными. Здесь заканчивается человеческий 

аргумент и начинается метафизическая мудрость. Финальный Ответом было бы 

то, что только с точки зрения даосской метафизики sub specie aeternitatis человек 

способен осознать естественную истину неизменного принципа возврата и, сле-

довательно, с большим метафизическим мужеством встретить естественную 

судьбу, назначенную ему Природой. Для Лао-цзы даосская метафизическая муд-

рость о вещах, как они есть, сама по себе является совершенной свободой или 

освобождением. Короче говоря, лучший образ жизни, с точки зрения даосизма, – 

это глубокое отождествление своего маленького «я» с Дао или Природой, и все 



Издательский дом «Среда» 
 

12     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

даосские добродетели, пропагандируемые Лао-цзы, являются лишь различными 

способами выражения гармоничного единства Природы и человека даосской 

мудрости. 

VI. Методологический инструментарий даосизма: техники недирективного 

формирования личности. 

В эпоху тотальной цифровизации «техника Дао» – это не набор инструкций, 

а искусство создания условий, в которых личность развивается самопроизвольно. 

1. Техника «У-вэй» (Недеяние) как стратегия минимального вмешатель-

ства. 

В 2026 году эта техника интерпретируется не как пассивность, а как преци-

зионное (точечное) педагогическое действие. 

Суть: Педагог отказывается от прямого давления и манипуляций. Вместо 

того чтобы «лепить» личность, он устраняет препятствия для её естественного 

роста. 

Практика: Создание проблемных ситуаций, где ученик сам находит реше-

ние. Учитель вступает в процесс только тогда, когда внутренний импульс ученика 

затухает, действуя как катализатор, а не как диктатор. 

2. Техника «Зеркальной рефлексии». Лао-цзы призывал к самопознанию че-

рез созерцание. В педагогике это техника формирования аутентичности. 

Суть: педагог выступает в роли «чистого зеркала», отражающего сильные 

стороны и скрытый потенциал ученика без субъективных оценок. 

Практика: использование методов обратной связи, направленных на разви-

тие самосознания учащегося. Личность приучается видеть свои поступки в кон-

тексте «Дао-пути», оценивая их не по критерию «правильно/неправильно», а по 

критерию «гармонично/деструктивно». 

3. Техника «Воды»: развитие когнитивной гибкости. Вода – главный образ 

техники Дао. Она обтекает препятствия и принимает форму любого сосуда, оста-

ваясь собой. 

Суть: обучение личности адаптивности в условиях неопределенности 

2026 года. 



Publishing house "Sreda" 
 

13 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Практика: упражнения на децентрацию мышления (способность видеть си-

туацию с разных точек зрения) и развитие эмоционального интеллекта. Форми-

рование личности, способной мягко интегрироваться в любые социальные и циф-

ровые экосистемы, сохраняя при этом внутренний стержень. 

4. Техника «Пустого центра» (Диалогическое пространство). Для Лао-цзы 

важна пустота в ступице колеса, благодаря которой оно вращается. 

Суть: создание в образовательном процессе пространства тишины и выбора. 

Практика: Внедрение практик осознанности (mindfulness) и «медленного 

обучения». Техника заключается в том, чтобы не занимать всё время ученика кон-

тентом, а оставлять «пустые зоны» для самостоятельной рефлексии, интуитив-

ных озарений и творчества. 

5. Техника «Парадоксального притяжения». Лао-цзы часто использовал па-

радоксы для пробуждения сознания. 

Суть: использование интеллектуального вызова для разрушения менталь-

ных шаблонов. 

Практика: Метод сократического диалога и парадоксальных задач, которые 

заставляют личность выходить за рамки привычного опыта, активируя скрытый 

креативный потенциал. 

Данные техники позволяют педагогу перейти от модели «контроля резуль-

тата» к модели «совершенствования процесса». Сформированная таким образом 

личность обладает высокой автономностью, экологичностью мышления и спо-

собностью к бесконечному саморазвитию, что и составляет главный потенциал 

современного общества. 

Заключение. 

Проведенное исследование педагогического потенциала даосизма позволяет 

сделать вывод о том, что концепция Дао представляет собой целостную методо-

логическую систему формирования гармоничной личности, отвечающую запро-

сам общества 2026 года. Переосмысление древнекитайской философии через 

призму педагогики и психологии позволило перекинуть мостик от абстрактных 



Издательский дом «Среда» 
 

14     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

онтологических категорий к конкретным инструментам развития человеческого 

потенциала. 

В ходе работы были сформулированы следующие ключевые выводы. 

Трансформация среды: Смена фокуса с метафизики на проектирование об-

разовательного пространства превращает обучение в живую экосистему, где Дао 

выступает как поддерживающий контекст для самоактуализации субъекта. 

Ресурсный подход: Понимание Дао как источника внутреннего потенциала 

утверждает антропологический оптимизм, смещая роль педагога от «наполне-

ния» ученика знаниями к фасилитации его внутренних природных задатков. 

Экологичность развития: Принятие принципа «Естественности» (Цзы-

жань) в качестве педагогической нормы становится необходимым условием за-

щиты психологического здоровья личности в условиях технологического давле-

ния и цифровой унификации. 

Динамика роста: трактовка Дао как динамического процесса актуализации 

способностей обосновывает переход к «резонансному обучению», где успех до-

стигается не через внешнее принуждение, а через вхождение в состояние творче-

ского «потока». 

Этическое ядро: раскрытие Дао как добродетели обеспечивает формирова-

ние внутреннего ценностного компаса, позволяющего личности сохранять це-

лостность и социальную ответственность. 

Практическая применимость: предложенный методологический инстру-

ментарий, основанный на технике «У-вэй», дает современному педагогу арсенал 

недирективных методов, позволяющих эффективно сопровождать развитие лич-

ности, не нарушая её суверенитета. 

Список литературы 

1. Кугай А.И. Мускулы Дракона: современная геополитическая доктрина 

Китая / А.И. Кугай // Управленческое консультирование. – 2019. – №1 (6). – 

С. 32–40. DOI 10.22394/1726-1139-2019-6-32-40. EDN WNJCLI 



Publishing house "Sreda" 
 

15 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

2. Кугай А.И. Добродетель и закон в китайской теории и практике управле-

ния / А.И. Кугай // Векторы социально-экономического развития России: совре-

менные вызовы и возможности: монография. – Чебоксары: Среда, 2024. – С. 140–

149. DOI 10.31483/r-109643. EDN ZVKOJL 

3. Burton Watson. The Complete Works of Chuang Tzu, Columbia University 

Press, New York, 1968. 

4. Fung Yu-lan. A Short History of Chinese Philosophy, ed. by Derk Bodde. The 

Macmillan Co., New York, 1948. 

5. Han Fei Tzu. Basic Writings. Translated by Burton Watson. New York: Colum-

bia University Press, 1964. 

6. «Tao Te Ching: The Classic Book of Integrity and the Way», translated by Vic-

tor H. Mair. New York, 1990. 

7. Taoism: The Parting of the Way. Beacon Press, Boston, 1957. 

8. Welch Holmes The parting of the way: Lao Tzu and the Taoist movement. By 

Holmes Welsh. Boston: Beacon, 1957. 

9. Wing-tsit Chan's The Way of Lao Tzu, Library of Liberal Arts. Indianapolis, 

1963. 

10. Wing-tsit Chan. A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton University 

Press, Princeton, N.J., 1963. 

 

Кугай Александр Иванович – д-р филос. наук, профессор Северо-Запад-

ного института управления ФГБОУ ВО «Российская академия народного хозяй-

ства и государственной службы при Президенте РФ», Санкт-Петербург, Россия. 

 

 


