
Publishing house "Sreda" 
 

1 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

DOI 10.31483/r-153349 

Кугай Александр Иванович 

ОБЩЕСТВО, СТАВШЕЕ ВИДИМЫМ:  

О КУЛЬТУРНОЙ СОЦИОЛОГИИ ПЬЕРА БУРДЬЕ 

Аннотация: в главе рассматривается и обсуждается вопрос культурсо-

циологии Пьера Бурдье, одного из самых выдающихся французских социологов. 

Автор отмечает, что первоначально антрополог-структуралист, Бурдье раз-

работал критическую социологию культурных форм. Его методологическая 

точка зрения является одновременно антифункционалистской, антиэмпириче-

ской и антисубъективистской. Культурные формы практик повседневной жизни 

не могут быть сведены к потребностям индивида, равно как и к функциональ-

ным императивам коллектива. Они принимают форму нередуцируемых символи-

ческих выражений, значение которых не очевидно для субъектов напрямую. Од-

нако субъекты не определяются коллективными институтами в своих практи-

ках. Центральное понятие, «габитус», направлено на объединение субъектив-

ных и культурно обусловленных коллективных элементов в этих практиках. Су-

щественная проблематика социологии Бурдье заключается в том, чтобы пока-

зать, как культурные формы являются выражениями структуры господства в 

обществе. Целью данной главы является определение как методологии Бурдье, 

так и его интерпретации культурных форм на французской интеллектуальной 

сцене, а также в контексте социологии культуры в целом. 

Ключевые слова: Бурдье, культурная социология, социальное поле, социаль-

ный капитал, габитус. 

Abstract: this chapter reviews and discusses the cultural sociology of Pierre 

Bourdieu, one of the most eminent French sociologists. The author underlines that 

originally a structuralist anthropologist, Bourdieu developed a critical sociology of 

cultural forms. His methodological perspective is simultaneously anti-functionalist, 

anti-empirical, and anti-subjectivist. The cultural forms of everyday life practices can-

not be reduced to the needs of the individual, nor to the functional imperatives of the 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Издательский дом «Среда» 
 

2     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

collective. They take the form of irreducible symbolic expressions whose meaning is 

not directly apparent to subjects. However, subjects are not determined by collective 

institutions in their practices. The central concept, habitus, aims to bring together sub-

jective and culturally determined collective elements in these practices. The essential 

problematic of Bourdieu's sociology is to show how cultural forms are expressions of 

the structure of domination in society. The aim of this chapter is to define both Bour-

dieu's methodology and his interpretation of cultural forms in the French intellectual 

scene, as well as in the context of the sociology of culture in general. 

Keywords: Bourdieu, cultural sociology, social field, social capital, habitus. 

Введение 

Пьер Бурдье – знаменитый французский социолог, подаривший нам ряд поня-

тий. Наиболее известные – социальное поле (область общества, в которой вы ком-

муницируете с другими людьми) и габитус (совокупность вашего внешнего облика 

и поведенческой манеры, которая дает понять окружающим, кто вы есть такой). 

Актуальность взгляда Бурдье на общество для современной социологиче-

ской мысли заключается в его способности избегать эмпирически пустых теоре-

тических тупиков, характерных для материалистических амбиций постпозити-

вистской эпохи, оставаясь верным эпистемологической критике эмпиристской 

опросной социологии. 

Бурдье осуждает способ, которым позитивистская социология опросов при-

нимает за чистую монету статистические модели ответов на опросы, которые на 

самом деле являются лишь репрезентациями произвольных теоретических по-

строений самого социолога. Социальные факты производятся учеными, но они 

могут быть реальными фактами только при условии, что они соответствуют ре-

альной базовой структуре общества, и при условии, что социолог осознает соци-

альную детерминацию своих понятий, категорий и классификаций. Бурдье тре-

бует, чтобы его социальные факты были значимы для людей, которых он изучает. 

Однако значения, которые люди придают своим практикам, не всегда объективно 



Publishing house "Sreda" 
 

3 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

верны, и именно (критическая) задача социологии заключается в том, чтобы вы-

явить противоречия между субъективными значениями (которые обычно явля-

ются теми, которые исповедует «официальное» общество) и неявными объектив-

ными значениями, которые структурируют образ жизни различных социальных 

групп и объясняют их присущую «логику». Другими словами, Бурдье серьезно 

относится к понятию культуры, и именно по этой причине его работа актуальна 

для широкого круга критических исследований образа жизни, моделей потребле-

ния, стиля жизни, общественного сознания и даже различных форм политиче-

ской практики. 

В отличие от своих британских коллег, бирмингемской школы культурной 

социологии (которая принимает «широкое» определение культуры как совокуп-

ности значимых практик, составляющих образ жизни), Бурдье определяет куль-

туру узко как «лучшее, что было подумано и сказано, рассматриваемое как вер-

шины достигнутой цивилизации» [14, с. 59]. Однако он добавляет одно важное 

уточнение: то, что определяется как таковое господствующими классами. Бурдье 

не испытывает больших трудностей с операционализацией этого определения в 

произведениях искусства, стилях одежды или практиках досуга. Его интерес вра-

щается вокруг вопроса: что определяет эту оценку и как она выражается и про-

живается среди различных слоев господствующих классов и среди господствую-

щих народных классов? 

Проблема 

Разнообразие интересов Бурдье и областей эмпирических исследований мо-

жет показаться столь экстравагантно, чтобы отвлечь подозрительного читателя 

от поиска общей и интегрирующей проблематики в его мышлении. Какое отно-

шение может иметь система родства в алжирской деревне к системе образования, 

стилю одежды, диетическим моделям, фотографии или художественным вкусам 

в современной Франции? Можно было бы по крайней мере ожидать, что пробле-

матика, интегрирующая такой разбросанный набор субъектов, будет крайне фор-

малистской и лишенной содержания. Здесь Бурдье застает нас врасплох. Его со-

циология более последовательна на протяжении всего своего развития от ранних 



Издательский дом «Среда» 
 

4     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

работ до самых последних, чем это обычно бывает при разработке сложных тео-

ретических идей. Одни и те же темы постоянно возвращаются в его тексты, 

вплоть до ненужного повторения, но всегда с содержанием, рассматриваемым в 

контексте нового материала. 

Можно сказать, что у Бурдье есть как существенная проблематика, так и ме-

тодологическая точка зрения. Его проблематика состоит в выявлении и выявле-

нии скрытых форм господства, которые сознательно и бессознательно воспроиз-

водятся в повседневной жизни. Система родства в Алжире является одной из та-

ких форм. Это культурно принятый и объективно существующий институт, кото-

рый тесно связан с моделями господства в алжирском обществе. Это далеко не 

невинная, а бессознательная функция «тотального» общества. Это система 

условностей, которые постоянно используются в качестве инструментов в борьбе 

за власть, престиж и экономические выгоды. Другими словами, модель родства 

что-то значит для жителей деревни, а также определяет значение их действий для 

других. Это первый ключ к методологической точке зрения Бурдье. 

Вторая подсказка к методологии Бурдье также тесно связана с его суще-

ственной проблематикой. От социологии Алжира он перешел к изучению выс-

шего образования во Франции [7]. Образование – это область, в которой идеоло-

гия равенства наиболее ярко выражена во Франции, в традиции всеобъемлющей 

государственной школьной системы, символизирующей идеологию равенства, 

но на самом деле являющейся культурным инструментом классового господства. 

Существует постоянная борьба за действенность культурных активов и ва-

лют в оспаривании «различий» в культурных стилях. Те, у кого самые большие 

запасы культурного капитала, интеллектуалы, постоянно создают новые вкусы, 

стили и эстетические ценности и заявляют о их легитимности. Менее культурные 

группы быстро принимают эти культурные формы, но их обобщение приводит к 

отсутствию редкости и, таким образом, к потере ценности [11, с. 249–255]. В от-

ношении его методологической позиции важно подчеркнуть, что в его анализе 

культурная система общества не только структура заданных смыслов, но и поле 



Publishing house "Sreda" 
 

5 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

действия. Культура есть смысловая структура, но она производится, воспроизво-

дится и используется действующими субъектами. 

Модель общества 

Бурдье не является создателем моделей. Его социология столь же пластична, 

сколь и вдохновляюща. Его стиль сложен, литературен и труден; его потоки ар-

гументации полицентричны и поливалентны, постоянно нарушая границы 

между статистическим описанием, этнологическим наблюдением и философ-

ским анализом. Он почти высокомерно позволяет себе заимствовать концепции, 

аналогии и аллегоны из различных и противоположных традиций социологиче-

ской теории и философского мышления. Бурдье полагает, что необходимо учи-

тывать тот факт, что зрелые общества являются классовыми обществами, при-

знавая при этом, что «логика» социальных отношений не проявляется как прямое 

отражение в эстетических стилях и культурных формах повседневной жизни. Ис-

торическая важность этого момента усиливается распылением субкультур, ато-

мизацией общества на индивидов и отдельные семьи вместо классовых сооб-

ществ и кварталов, а также возникновением экономики услуг как демографиче-

ски доминирующего сегмента общества. 

Для реализации этой задачи Бурдье [7, с. 109–144] использует модель обще-

ства, в котором повседневная жизнь представляет собой конгломерат «полей», 

таких как досуг, семейные модели, потребление, работа, художественные прак-

тики и т. д. В каждой из этих областей есть две основные формы активов: деньги 

и культурная компетентность, и Бурдье концептуализирует их как экономический 

и культурный «капитал» соответственно, потому что оба эти актива могут накап-

ливаться – но не без конкуренции. 

Почему же тогда Бурдье должен концептуализировать как «капитал» куль-

турное превосходство господствующих классов, которое они приобрели в фор-

мальном образовании? На наш взгляд, сила аналогии (помня, что это всего лишь 

аналогия) вытекает из состояния самой реальности в современных капиталисти-

ческих обществах. Культурные формы, в которых классовые различия проявля-

ются в повседневной жизни, больше не являются самоочевидными, как это было 



Издательский дом «Среда» 
 

6     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

даже до 1950-х годов. Рабочий класс становится все менее и менее различимым 

и сам все менее и менее различим как класс. С другой стороны, власть господ-

ствующих классов больше не разделена только между их национальными фрак-

циями, но все больше и больше между национальной буржуазией и такими 

наднациональными центрами власти, как многонациональные корпорации и 

международные организации. Столкнувшись с ослаблением традиционного со-

ответствия между классовым положением, политической организацией и куль-

турными практиками, именно в области «частной» жизни, стиля и вкуса следует 

искать проявление классовой структуры в капиталистических обществах. То, что 

экономическая модель применима к борьбе за различие во вкусе и стиле, является 

важным следствием этих исторических событий, которые Социальные отноше-

ния повседневной жизни превратились в рынки уважения [15]. Различные 

группы наемных рабочих, вырванные из своих классовых коллективов, являются 

изолированными конкурентами друг против друга. Они больше не являются 

только владельцами своего товара, своей рабочей силы, но и владельцами самих 

себя: товар стал сокровищем, а, как известно из Маркса, сокровище имеет тен-

денцию быть капиталом. 

Габитус – тайна повседневной эстетики 

Программа социологии, которую Бурдье наметил для себя, сложна. Чтобы 

увидеть значение мельчайших форм привычных практик и поместить их в струк-

турный контекст, требуется чуткий «глаз» и глубокое воображение. Не каждый 

сможет сделать то же самое, следуя его примеру, хотя Бурдье всегда подробно 

пишет о своих методологических взглядах и процедуры. Базовым понятием ме-

тодологической позиции Бурдье является его концепция габитуса. Под этим он 

подразумевает, что различные практики жизни среди определенного класса или 

группы гармонизированы и гомологизированы в соответствии с его конкретными 

условиями жизни, но не механически детерминированы для выполнения соци-

альной функции, индивидуальной «потребности» или «алгебраической модели». 

Эта гармонизация и гомологизация вызваны общим габитусом, порождающим 

принципом, modus operandi, который одновременно является системой, которая 



Publishing house "Sreda" 
 

7 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

генерирует восприятия, и системой, которая генерирует практики. Гармонизиру-

ющий эффект габитуса основан на сходстве условий жизни членов группы. 

Принцип гомологии просто означает, что габитус интегрирует различные ас-

пекты образа жизни: вкус в диетических моделях, жилищных моделях, стиле 

одежды, эстетических кодах и т. д. в единое целое [4]. Таким образом, те же прин-

ципы (или смысловые структуры), должны быть обнаружены в его диетических 

моделях и художественном вкусе того или иного класса. 

Габитус не является однозначной функцией условий жизни. Культурные 

формы имеют инерцию [11, с. 195], которая сохраняется, часто на протяжении 

нескольких поколений, материальную основу, которая может меняться очень 

быстро. Этот момент наиболее ярко выражен в его исследованиях по Алжиру, в 

которых Бурдье показывает, как докапиталистический образ жизни, определяе-

мый аграрной культурой, сохраняется вместе с линейной концепцией времени, 

навязанной колониальной трансформацией экономики [9]. 

Таким образом, габитус группы или класса определяет символический по-

рядок, в рамках которого она осуществляет свои практики – как в повседневной 

жизни, так и на пиру. Он обеспечивает общую структуру, в рамках которой члены 

группы понимают свои собственные действия и действия друг друга, и посред-

ством которой исследователь может осмыслить их. Но это не детерминированная 

формула или набор норм, которым, как ожидается, будут соответствовать инди-

виды. Люди низшего среднего класса не предпочитают Рафаэля Пикассо, потому 

что есть норма, которая гласит, что они должны это делать. Им просто нравится 

Рафаэль и не нравится Пикассо. Что означает это предпочтение и как оно было 

сформировано – это вопрос габитуса – выяснить это должен исследователь. Но 

это предпочтение – активный выбор. Существует культурный код, который опре-

деляет символическую ценность культурных практик – например, посещение 

определенных видов художественных музеев – и габитус каждой группы или 

класса формируется в практическом выборе использования этих ценностей, 



Издательский дом «Среда» 
 

8     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

определения себя в их терминах и выражения своего самоопределения посред-

ством привязанности к определенным конкретным художественным жанрам (или 

стилям жизни). 

Понятие габитуса было названо неопределенным [12, с. 1467], поскольку га-

битус определяется как порождающий принцип стиля, который выдерживает из-

менения объективных условий жизни, в то же время обусловленный ими, мы ни-

когда не можем быть уверены, к какой цели должно апеллировать объяснение 

культурных явлений: к функции по отношению к условиям жизни или к долго-

вечности культурных кодов. 

Особое влияние на формирование концепции «символического капитала» и «га-

битуса» Пьера Бурдье оказала психоаналитическая теория З. Фрейда и Ж. Лакана [7]. 

Чтобы понять неоднозначность методологии Бурдье, необходимо рассмот-

реть ее в контексте антропологических традиций и французской интеллектуаль-

ной сцены в целом. 

Методологическая точка зрения 

Выше мы указали на два ключа этой методологии. Первый – это интерпре-

тация алжирской системы родства как формы господства и как поля для оспари-

вания позиции, а не как функции всего общества или определенного набора пра-

вил или поведенческих норм. Второе заключалось в том, что образовательная си-

стема и система смыслов, производимая и воспроизводимая ею, являются не про-

сто структурой, а полями действия. Они используются индивидами для накопле-

ния своего экономического и культурного капитала, и они делают это как дей-

ствующие субъекты с осмысленными намерениями (хотя они не всегда знают, что 

они на самом деле делают). 

Эти два «ключика» важны, поскольку они иллюстрируют отношение Бурдье 

к двум методологическим оппозициям, которые имели важное место во француз-

ской антропологической методологии. Первая оппозиция – это оппозиция между 

функционализмом и семиологической антропологией (которая интерпретирует 

антропологические данные в терминах систем значений), а вторая оппозиция – A 



Publishing house "Sreda" 
 

9 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

society made visible: on the cultural sociology of Pierre Bourdieu между структура-

лизмом и экзистенциализмом, французской версией феноменологии. 

Было сказано, что в антропологии две традиции существовали параллельно. 

При изучении институциональных реалий некоторые антропологи спрашивают, 

что они означают, в то время как другие спрашивают, какие функции они выпол-

няют [7, c. 13]. То, что интерпретации, основанные на этих двух отправных точках, 

на самом деле очень различны, легко увидеть в свете примера систем родства. С 

семиотической (или структуралистской) точки зрения такие институты предостав-

ляют системы значений, с помощью которых члены группы могут понимать свое 

положение не только в обществе, но и в мире в целом, и которые они могут ис-

пользовать в качестве общего средства ориентации в окружающей среде. Объяс-

нение таких систем значений не обязательно должно заключаться в их функциях 

по отношению к материальному существованию или воспроизводству группы. 

Они могут быть символическими отражениями чего-то, что не имеет прямого от-

ношения к тому, кто может жениться на ком-то и кто должен с кем-то жить. 

Для Бурдье нет функционального исчисления между потребностями выжи-

вания или интеграции и структурированными практиками ее членов. Они посто-

янно производят новые значения, и их действия далеки от того, чтобы опреде-

ляться существующими институтами, их действия являются способом использо-

вания их в борьбе за господство, власть и престиж [10, c. 51–70]. Именно анти-

функционализм понятия габитуса делает его релевантным для понимания совре-

менного образа жизни. 

Опять же, габитус постоянно формируется в повседневной практике отдель-

ных субъектов (которые для Бурдье часто являются семьями), и. хотя он является 

структурированной системой значений, он не следует никакой механистической 

формальной или «алгебраической» логике. Люди не просто воспроизводят свои 

системы значений, они также производят и используют их. Нужно рассматривать 

классы и их членов не только как актеров в заранее сфабрикованной пьесе, но и 

как творческие субъекты. 



Издательский дом «Среда» 
 

10     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Социология – это творческая наука, одна из форм, в которой общество мыс-

лит себя, и единственный способ избежать ошибки – осознавать альтернативы, 

предлагающие себя в качестве руководящих принципов при интерпретации кон-

кретных явлений. Хотя Бурдье по большей части формулирует свои методологи-

ческие позиции в негативном ключе, он осознает это. 

Современная Франция: культура, борющаяся за свое отличие 

Социолог может лучше всего оценить преимущества осознанности и гибко-

сти методологической позиции Бурдье в его интерпретациях культурных форм 

современной Франции. В этом отношении именно «La Distinction» [11] следует 

считать его шедевром; это – резюме и интерпретация большого количества эмпи-

рических исследований стилей жизни и культурных институтов Франции. Книга 

представляет собой очень тщательное и всестороннее рассмотрение различных 

образов жизни и классовых габитусов современной французской культуры. 

Во Франции, как и во всех других высокоиндустриальных странах, струк-

тура занятий сильно изменилась в послевоенный период, особенно в 1960-е годы. 

Сфера услуг стремительно росла, и вырос новый средний класс, и хотя образова-

ние стало более важным и доступным, его ценность обесценилась как на рынке 

труда, так и на рынке социального уважения. Именно в этом контексте «реклас-

сификации» [11, с. 145–176] французского общества Бурдье помещает свой ана-

лиз культурных форм. Самый интересный контраст, который он находит в куль-

турном различии между различными классами, – это контраст между городскими 

рабочими классами и высшими классами. Стили рабочего класса преимуще-

ственно «функциональны». Он ест пищу, которая имеет функцию существитель-

ного: жир, углеводы, вино, жесткое мясо, паштеты и т. д. Он не обращает внима-

ния на форму пищи, не меняет тарелки между разными блюдами и т. д. В одежде 

проявляется та же функциональность: различие между верхней одеждой и ниж-

ним бельем не очень четкое, одежду носят не для того, чтобы ее видели, а для 

того, чтобы одевать тело. Аналогичным образом культура рабочего класса вопло-

щает функциональный эстетический вкус. В своем исследовании фотографии [3] 



Publishing house "Sreda" 
 

11 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

он заметил, что ценность фотографий тесно связана с их использованием в каче-

стве символов семьи. Кроме того, эстетические суждения о фотографиях, пока-

занных респондентам из рабочего класса, всегда относились к их использованию 

и контексту, в котором они могли быть показаны. «Художественная» фотография 

обнаженной женщины, которая никоим образом не является подчеркнуто «сексу-

альной», считалась «хорошей для Пигаль». Фотография погибшего солдата была 

прокомментирована с точки зрения ее влияния на зрителей в плане их принятия 

войны. В том же ключе Бурдье и его команда обнаружили тот же функциональ-

ный пуританизм в основе требования репрезентативности в отношении искус-

ства [8]. Нефигуративное или абстрактное искусство не имеет смысла для менее 

образованных классов, потому что они не видят в нем никакой пользы. 

Полной противоположностью рабочему классу являются интеллектуалы: 

университетские профессора, художники и люди высокообразованных свобод-

ных профессий. Они обладают культурным капиталом, который дает им «ключ» 

к языку(ам) искусства. Для них эстетический опыт имеет смысл и значение как 

таковой, это его собственная функция. Они могут помещать произведения искус-

ства любого рода в контекст заранее изученных классификаций, что делает их 

автономными, читаемыми независимо от любого практического использования, 

которому они могут быть подвергнуты. Аналогично, в пищевых и одеждных 

практиках интеллектуалы ценят большое различие: между одеждой, которую но-

сят внутри и снаружи, ритуалами, связанными с различными типами пищи и т. д. 

Создание такого различия не приводит к экстравагантности. Напротив, Бурдье 

описывает образ жизни интеллектуалов как эстетический аскетизм. 

Но именно образ жизни новой мелкой буржуазии побуждает к лучшим и са-

мым чувствительным анализам. Эта группа, или, скорее, эти группы, также при-

вязаны к тонким различиям между значениями различных форм практик, не ради 

чистого эстетического удовольствия, а ради того, чтобы отличить себя: «Чтобы 

продвигать свои интересы и свои планы восхождения (в социальной иерархии – 

PS), она склонна к берклианскому видению социального мира, таким образом, 



Издательский дом «Среда» 
 

12     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

сведенному к театру, в котором быть – это никогда не что иное, как быть увиден-

ным – или, скорее, к (ментальному) представлению (театрального) представле-

ния» [11, с. 283]. Новые средние классы не привязаны к традиционной еде, тра-

диционным формам одежды, украшению дома или проведению досуга, потому 

что у них есть будущее. В профессиях среднего класса всегда можно поддержи-

вать «траекторию» восходящей мобильности: отсюда непрекращающееся оспа-

ривание культурного и личного отличия, страсть к жизни. Однако это страсть, 

которая вынуждена быть пустой. Несмотря на материальную расточительность и 

интенсивность переживаний, жизнь новой буржуазии обязана оставаться бессо-

держательной, потому что все, что изначально является ее содержанием, превра-

щается в средство конкуренции, оспаривание отличия, инструмент социального 

возвышения. Отсюда забота о собственном теле, наиболее убедительное свиде-

тельство жизни как моей жизни в моей личности для моего индивидуального 

удовольствия. 

Для тех, кого привлекает построение моделей и грандиозные теоретические 

системы, такая компромиссная неопределенность может показаться слишком 

щедрой в предоставлении художественных свобод ученому, интерпретирующему 

культурные явления. Хотя верно, что социология Бурдье никогда не может раз-

виться в рутину и что она не поддается систематическому созданию точных ги-

потез, которые можно было бы строго проверить математическими и статистиче-

скими методами, сомнительно, что видимость методологической строгости ко-

гда-либо является чем-то большим, чем просто видимость. Социология – это 

творческая наука, одна из форм, в которой общество мыслит себя, и единствен-

ный способ избежать ошибки – осознавать альтернативы, предлагающие себя в 

качестве руководящих принципов при интерпретации конкретных явлений. Хотя 

Бурдье по большей части формулирует свои методологические позиции в нега-

тивном ключе, он осознает это. Картины, которые Бурдье рисует для различных 

фракций классов – тех, которые растут, и тех, которые падают, – действительно 

яркие, полные вкуса и красноречивые. Его способность донести смысл того, что 



Publishing house "Sreda" 
 

13 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

он имеет в виду, действительно редка среди социологов. Он не избегает исполь-

зования фотографий, рекламы и отрывков из популярной литературы для иллю-

страции своих аргументов. 

Многие темы культуры среднего класса не являются новыми как таковые, и, 

как часто указывалось [18], аргументы могли бы выиграть от более явного пред-

ставления в контексте параллельных теорий. В некоторых отношениях его об-

суждение формализма моделей потребления среднего класса близко к анализу 

«Эстетики товара» Хауга [12], тогда как его точка зрения о «функциональности» 

эстетики и стилей потребления рабочего класса близка к тому, что Линднер [16] 

называет ориентацией рабочего класса на потребительную стоимость. Также 

трудно не увидеть влияние Барта [1] или Бодрийяра [2] в анализе символики сти-

лей потребления. 

Теперь можно увидеть, что когда Бурдье определяет культуру как то, что имеет 

наивысшую законную эстетическую и социальную ценность, он делает это ра-

зумно. Во французском обществе, по его мнению, именно стремление к выражению 

культурной компетентности мотивирует стиль и эстетические практики всех клас-

сов. Когда претензия на компетентность не совпадает с действительной компетент-

ностью, стиль перерастает эстетику, форма подчиняет себе содержание. Но леги-

тимность элитарной культуры никогда не подвергается сомнению как таковая. Раз-

ница в определениях культуры между Бурдье и его британскими коллегами – это не 

разница в теоретической ориентации, а разница в самих обществах [17]. 

Относительно работ Бурдье по образованию Шварц [18] сомневается, что 

модель конкурентного класса фактически действительна только в случае средних 

слоев, которым есть что «инвестировать» в рынок экономического и культурного 

капитала. Интересно, в какой степени, в конце концов, две крупные рабочие пар-

тии во Франции могли бы сохранить свою силу, если бы культурные практики 

рабочего класса были настолько полностью послушны кодексам, диктуемым эли-

тами, настолько полностью лишены автономной творческой силы, как их описы-

вает Бурдье. 

  



Издательский дом «Среда» 
 

14     https://phsreda.com 

Содержимое доступно по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

Заключение 

Итак, величайшее достоинство методологического «эклектизма» или «ком-

промисса» Бурдье заключается в том, что он позволяет осветить те социальные 

структуры, которые социальные теоретики обычно способны описать только аб-

страктно или которые они отчаянно пытаются найти в статистике. Общество про-

являет себя в культурных формах, в которых и посредством которых люди само-

утверждаются [6], и его выражают: в стиле, вкусе и эстетическом восприятии. Но 

чтобы увидеть это, необходимо, чтобы эти выражения не сводились к их аб-

страктным функциям или логическим формулам, или – что еще хуже – не рас-

сматривались только как субъективные прихоти. Таким образом, новизна и ори-

гинальность мышления Бурдье и его конкретных анализов, несомненно, явля-

ются важным вкладом не только в область исследований образа жизни, но и в 

макроанализ современных обществ в целом. 

Список литературы 

1. Барт Р. Риторика образа / Р. Барт; пер. с фр.; сост., общ. ред. и вступ. ст. 

Г.К. Косикова. – М.: Прогресс, 1989. – С. 295–318. 

2. Бодрийяр Ж. Общество потребления / Ж. Бодрийяр. – М.: Аст, 2020. 

3. Общедоступное искусство: опыт о социальном использовании фотогра-

фии / П. Бурдье, Л. Болтански, Р. Кастель [и др.]. – М.: Праксис, 2014. – 456 с. 

4. Кугай А.И. Внешний образ этнической самобытности как фактор полити-

ческой гармонизации межкультурных различий / А.И. Кугай, И.В. Захарова // 

Юридическая наука. – 2025. – №1. – С. 57–62. EDN XZEQUN 

5. Кугай А.И. Восток и Запад: самоутверждение личности в культурах «Об-

ретения и сохранения лица» и «Невзирая на лица» / А.И. Кугай // Евразийский 

юридический журнал. – 2025. – №2. – С. 541–546. EDN WAVVXC 

6. Кугай А.И. Влияние психоанализа на формирование концепции «симво-

лического капитала» и «габитуса» Пьера Бурдье / А.И. Кугай // Современные вы-

зовы образования и психология формирования личности: монография. – Чебок-

сары: Среда, 2023. – С. 117–126. 



Publishing house "Sreda" 
 

15 

Content is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 license (CC-BY 4.0) 

7. Bourdieu P. Les héritiers / P. Bourdieu, J.-C. Passeron. – Chicago, 1979. 

8. Bourdieu P. L’amour de l’art / P. Bourdieu, A. Darbel. – Paris, 1966. 

9. Bourdieu P. Le déracinement / P. Bourdieu, A. Sayad. – Paris, 1964. 

10. Bourdieu P. Le sens pratique / P. Bourdieu. – Paris, 1980. 

11. Bourdieu P. La Distinction: Critique sociale du jugement / P. Bourdieu. – 

Paris: Éditions de Minuit, 1979. – 670 p. 

12. DiMaggio P. Review Essay: On Pierre Bourdieu / P. DiMaggio // American 

Journal of Sociology. – 1979. – Vol. 84. – P. 1460–1475. 

13. Haug W.F. Kritik der Warenästhetik / W.F. Haug. – Frankfurt am Main: Suhr-

kamp, 1971. 

14. Hall S. Cultural studies: two paradigms / S. Hall // Media, Culture and Soci-

ety. – 1980. – Vol. 11. – P. 57–72. DOI 10.1177/016344378000200106. EDN JOJTOT 

15. Hirsch J. Der Sicherheitsstaat: ‘Das Modell Deutschland’ und seine Krise und 

die neuen sozialen Bewegungen / J. Hirsch. – Frankfurt am Main: Europäische Verlag-

sanstalt, 1980. 

16. Lindner R. Das Gefühl von Abenteuer: Ideologie und Praxis der Werbung / 

R. Lindner. – New York: Campus, 1977. 

17. Passeron J.C. Présentation / J.C. Passeron // Hoggart R. La culture du pauvre: 

Étude sur le style de vie des classes populaires en Angleterre. – Paris: Minuit, 1970. 

18. Swartz D. Pierre Bourdieu: The Cultural Transmission of Social Inequality / 

D. Swartz // Harvard Educational Review. – 1977. – Vol. 47. No. 4. 

 

Кугай Александр Иванович – д-р филос. наук, профессор кафедры госу-

дарственного и муниципального управления, Северо-Западный институт управ-

ления ФГБОУ ВО «Российская академия народного хозяйства и государственной 

службы при Президенте РФ», Санкт-Петербург, Россия. 

 

 


